# પરમાનંદ વાર્તાલાપ

¥

શ્રી પરમાનંદ પ્રકાશન મંદિર મુંબઇ–૧૯.



- " हु' तभारे। भित्र के य'पड हती तेनी सूरत क आ अधा ज्ञानेश्वर, રામકૃષ્ણ, ગાંધી છએ ખદલી નાખી છે. હવે હું એ રહ્યો જ નથી. એમાં એમની ળધી કૃપા છે. મને જળર**દસ્**તીથી ઉલટાવી નાખ્યા છે. હું કૈવા હતા તે तमे इयां नथी जाखता ? अने ढ्वे ' ચ'પક' નામ અને રૂપ કર્યા ગયા, તે શાધ્યા પણ જડતા નથી, નારાયણમાં ખાવાઇ ગયા. કેટલી બધી કૃપા! એ કે કૃપા કરી તાે બધાએ કરી નાખી. હેંસ महाराज, श्रद्धान'ह, नित्यान'ह हानी કાની કૃપા લખું ? અરે મારા પર તો પ્રાણીમાત્રે કૃપા કરી છે. તમે ળધાએ મારા પર કૃપા જ કરી છે. "

> —" પરમાન'દ વાર્તાક્ષાપ " ( જીવનઝરમર )



Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

# पर सा नं ह

\*

પરમાન દસ્વરૂપ શ્રી ચંપકભાઈ ના વાર્તાલાપ

[ तेमनी " छवन अरमर" साथि]



વા તાં લા

श्री पर भान ह प्र अश न महि

: अधाशक :

શ્રી નટવરલાલ સામચ'દ વૈદ્ય ખી. એ. શ્રી પરમાન'દ પ્રકાશન મ'દિર ૭૬, શાંતિનિકેતન વિન્સેન્ટ રાેડ, માટુ'ગા, **મુંબઇ-૧૯** 

सवं ७३५ प्रकाशक संस्थाने स्वाधीन.

食

: વિકેતાએ :

એન. એમ. ઠક્કરની ક'પની ખુકસેલસ' — પબ્લીશસ' ૧૪૦, પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ, મુ'બઇ-ર

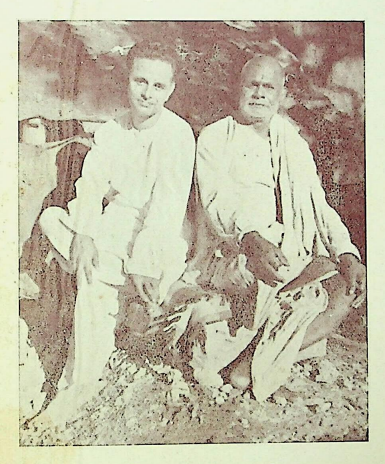
×

**લક્ષ્મી યુસ્તક ભ'ડાર** છુકસેલસ<sup>°</sup> અને પબ્લીશસ<sup>°</sup> ૨૪/૧, ગાંધીમાર્ગ**, અમદાવાદ-૧** 

A

પ્રથમ આવૃત્તિ : મુદ્રક : યશવ'તલાલ યુનીલાલ છુટાલા ઑકટાખર ૧૯૬૦ \* મુદ્રશુસ્થાન : ધી યશવ'ત પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ કિંમત રૂા. ૧-૭૫ સ્ટેશન રાેડ, પ્રાંતિજ. જિ. સાખરકાંદા. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

### પરમાન દસ્વરૂપ શ્રી ચંપકભાઇ અને પૂ. ગાવિંદાશ્રમજી



અ'ધેરે હૃદયમેં જ્યાત જલાકે જ્ઞાન દેનેકી કિરપા કીજે

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

## अज्ञानतिमिरान्धस्य ज्ञानाञ्जनञ्चलाकया । चक्षुरूनीलितं येन तस्मै श्री गुरवे नमः ॥

એવા પ્રેમસ્વરુપ પૂજ્ય શ્રી ના રા ય ણ ને સમપ<sup>°</sup>ણ.



#### અનુકેમ

સંપાદકના બે બાલ .... ૧ પ્રસ્તાવના .... ૨ જીવન ઝરમર .... .... ૬ ગુરુવન્દના .... ....૪૫

|    |               |           |            | યુષ્ટ          |
|----|---------------|-----------|------------|----------------|
| ٩  | " है. "       |           |            | 9              |
| 2  | મત્પરાયણ      |           |            | 9८             |
| 3  | નામસંકીત'ન    | ••••      |            | २८             |
| 8  | શ્રહા         |           |            | 3 <sup>1</sup> |
| ય  | ભગવદ્આવેશ     | के थ      | भरा सावा   | વેશ ૪૭         |
| ŧ  | મનાનાશ        |           |            | પર             |
| v  | क्षित ये वे   | ાલાઈ ન    | થી !       | ૭૫             |
| <  | જીવન–મુક્ત    | ****      |            | <3             |
| 4  | આત્મદર્શન     |           |            | 43             |
| 0  | परभानंह प्रका | શન મં     | દેરની ચાેજ | તા ૧૦૦         |
| 19 | " प्रभानं ह प | त्रे।" वि | ાંષેના અભિ | પ્રાયા ૧૦૨     |

# સંપાદકના છે બાલ

શ્રી પરમાનંદ પ્રકાશન મંદિરનું આ અમારું ચાેથું પુસ્તક છે. જિજ્ઞાસુઓ સાથે થયેલા આ વાર્તાલાપમાં પરમાનંદસ્વરૂપ શ્રી ચંપકભાઇના બાેલાયેલા બાેલના જીવંત ધળકારા છે, એ વાચક–સાધક વાંચતા અનુભવી શકશે.

આ વાર્તાલાય ઘણા ખરા સામયિકામાં પ્રસિદ્ધ થયેલ છે. સૌ કાઇને ઇશ્વર તરફ પ્રેમ થાય, ભક્તિરસ જાગે, તેમજ હુદયશુદ્ધિ માટે અને જીવનના વહેવારમાં પલટા કરવાની પ્રેરણા મળે એ આશયે આ સંસ્થાએ આ વાર્તાલાપને પુસ્તકરૂપે પ્રસિદ્ધ કર્યા છે. આ સંસ્થાની યાજના પાછળ આપવામાં આવી છે.

"પરમાનંદ પત્રો" વાંચ્યા પછી ઘણા ભાવિક જનાની પરમાનંદસ્વરૂપ શ્રી ચંપકભાઇના જીવનમાં ડાેકિયું કરવાની આગ્રહભરી પ્રેરણાને લીધે જ તેમના જીવનની આછી રૂપરેખા આ પુસ્તકમાં "જીવન ઝરમર" એ શીષ ક હેઠળ આપવામાં આવેલી છે.

ગુરુ પૂર્ણિમા ૮મા જુલાઈ ૧૯૬૦ મુંબઇ. CCO. In Aublic Domain. Sri ori Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

#### -: प्रस्तावना :-

સાચું પૂછા તા સદ્યુરુના વિષે હું લખી પણ શું શકું ? પરમાન દ રવરૂપનું વર્ણન આ વાણી કેવી રીતે કરી શકશે? ''યતા વાચા નિવર્તન્તે અપ્રાપ્ય મનસા સહ'' વાણી ત્યાં પહાંચી ન શકવાથી મન સાથે પાછી કરે છે. સદ્યુરુના મહિમા ગાવા અશકચ છે.

> " અસિતગિરિસમં સ્યાત્ કજ્જલં સિંધુપાત્રે સુરતરુવર શાખા લેખિની પત્રમુવી' લિખતિ યદિ ગૃહિત્વા શારદા સર્વ'કાલં તદપિ તવ ગુણાનામીશ પારં ન યાતિ. "

એ ગુરુગમ્ય દેશ એવા છે કે જ્યાં છુદ્ધિ થાકી જાય છે. છતાં સદ્દગુરુ–કૃપાથી એ દેશમાં સહેલાઈથી પહેાંચી જવાય છે. તેથી સદ્દગુરુ– શક્તિથી જ હું તેમના વિષે થાેકું લખવાનું સાહસ કરું છું.

स'त तुक्षाराम क्षे छे:-

"પવિત્ર તે કુલ પાવન તેા દેશ, જેથે હરિચે દાસ જન્મ ઘેતી. કર્મધર્મ ત્યાચે ઝાલા નારાયણ, ત્યાચેનિ પાન તિન્હી લાેક."

આ ભરતખંડ ભૂતળમાં જન્મીને જેણે ભગવાનનાં ગુણ ગાયા છે, તેણે જ ખરી રીતે પાતાની કાયા સફળ કરી છે. લજન, ભડિત અથવા ભક્તાનાં કારણે જ સદ્યુરુ શરીર ધારણ કરીને જગતમાં વિચરે છે. અને મહાભવસાગરમાં તણાઈ જતાં જ્વાને હાથ પકડીને પાતાની CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

ગુરુત્વાકર્ષ હુથી બહાર ખે ચે છે પછી આ છવા માટે ભવસાગર સુકાઈ જાય છે. અને તેમને ભવસાગર તરવાની ફિકર રહેતી નથી.

સદ્યુરુ ઝેરભર્યા જગનાં છવાને પરમામૃત પાય છે. તે ઝેરનું મારણ પ્રેમથી કરે છે. ઝેર પીનાર તા મરી જાય છે, પણ સદ્યુરુ પ્રતાપથી સંસારનું ઝેર જે પચાવી શકે છે તે અમર થઈ જાય છે. સદ્યુરુ પ્રેમના સિંધુ અને દીનનાં બંધુ છે. સદ્યુરુના સંગથી સદાશિવની પ્રાપ્તિ આ સંસારમાં જ થાય છે. યુરૃદર્શન અથવા યુરૃપિલનથી કરાડા જન્માનાં પાપ એક ક્ષણમાં ભરમ થઈ જાય છે. શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ કહે છે કે 'એક એારડામાં કરાડા જન્માનું અધારું હાય પણ દીવાસળી પેટાવનાં જ એ અધારું કોને ખબર કચાંય જતું રહે છે, અને સર્વત્ર પ્રકાશ પ્રકાશ ને પ્રકાશ, થઈ રહે છે"

સ'ત તુલસીદાસજ કહે છે કે:-

"જનમ જનમ કે મીટે પરાભવ, રામ દરસ જળ પાયાે." અને "તુલસી સગત સાધુકી હરે—ફાટિ અપરાધ" તેથી જ સદ્યુરુ અથવા સત વિષે એક ભક્ત કહે છે:—

" સ'ત પુરુષનાં દર્શ'ન દુર્લ'ભ, સમાગમે અહેાભાગ્ય, સ'ત પુરુષની આશિષ મળતાં વતે' જય જયકાર. " અને " સ'ત મળે તાે મહાસુખ પામું, ગુરુજી મળે તાે મેવા. "

ભક્તિ વિષે સમજવતાં શ્રી પરમાન દસ્વરૂપ ચંપકભાઈ કહે છે:—"ભક્તિ એ વેત્રલાઈ નથી. ભક્તિ તા શરવીરની જ સાચી છે. એ લીધા પછી કેમ છાડાય ?"

" નારાયણનું નામ જ લેતાં વારે. તેને તજીયે રે, મનસા વાચા કમેં આ કરીને લક્ષ્મીવરને ભજીયે રે" CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ભક્તિમાર્ગમાં હજુ સુધી કાેેકપણ ભક્તની લાજ ગઈ નથી. ભક્તિમાં નામસ્મરણ પર તેઓ વધારે ભાર મૂકીને કહે છે —

" लाजन क लाग्यान छे. "

પોતાના ભજનામાં તેઓ સ્પષ્ટ સમજાવે છે કે:—
"રામકૃષ્ણ – હરિ નામ અતિ મીઠું, સહેલું અને વળી સીધું,
પરમાન દ પ્રભુ સાધન સહેલું, રામકૃષ્ણ – હરિનામ. ''
"હરિનામ નૈયામે' ળૈઠા મન કરા ભવજલ પારી,
ભવરાગ દુસ્તર કલિમે' મન પ્રભુ નામ ગુણકારી.''

" રે મન ભક્તિ જીવનના સાર, ભક્તિ વિના જીવન કાેડીનું ભક્તિ થકી પરમનંદ મળશે, રામ ચરણ આધાર."

સ'ત કખીર તાે ત્યાં સુધી કહે છે કે:—

" જો મુખ રામ નહિ, વા મુખ ધૂલ ભરી "

ભકિતના પ્રભાવ શું ગજબ છે! ભકિત વડે ભગવાન કેટલા જલદી વશ થાય છે, તેનું આ દષ્ટાંત છેઃ - તા. ૨૮–૫–૬૦ ને દિવસે બપારના ચારથી સાતના સત્સંગ ચાલુ હતા. તે દરમ્યાન એક બહેન ત્યાં આવી પહોંચ્યા. તે તા. ૧–૬–૬૦ ને દિવસે બદ્રીનારાયણ જવાના હતા. તેથી પરમાન દરવરૂપે તેમને ઉદ્દેશીને કહ્યું કેઃ—

"મારા વતી ખદ્રીનારાયણને કહેંજો કે તમારા એક ભક્ત મુંબઈમાં તમને યાદ કરે છે. તમારી પાસે આવવાની તેને આજ્ઞા નથી. તેથી મારા 'હર્સ્હિર' કહેંજો '' હવે તે જ દિવસે રાતનાં નવ વાગે અમે જયારે ભજનમાં ખેસવાની તૈયારી કરી રહ્યા હતા, તેવામાં એક ભાઈ ખદ્રીનારાયણના પ્રસાદ લઈને આવી પહેાંચ્યા. સાચા ભક્તની CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi u

પ્રાર્થના નારાયણને કેટલા દાેડાવી મારે છે ? ક્કત બે કલાકમાં જ હજાર માઈલ દૂરથી ળદ્રીનારાયણને પ્રસાદ માકલી આપવા પડચો.

શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપ પ્રેમથી ભરેલા પ્યાલાઓની લહાણી કરે છે. તે પ્રેમર ગ એટલા પાંકા છે કે પછી એનાં પર બીજો ર'ગ ચઢવા મહા મુશ્કેલ બંને છે. એક વાર ભૂલેચૂંકે પણ જો છવ પરમાન દ – વર્તુંળમાં આવે તેા તે પાછા જતા જ નથી.

" यह्गत्वा न निवर्तानते, तह्धाम परम मम. "

આશા જ નહિ ખલ્કે પૂર્ણ વિશ્વાસ છે કે ભક્તિના ભૂખ્યા ભાવિક ભક્તાને ભક્તિમાર્ગમાં આ ભાવપૂર્ણ પુરિતકા જરૂર ભાવાન્મિત કરશે.

> કુ. સુધા રાઠી. બા. એ.

## छवन अरभर

સારા વિશ્વનાયે અહુએ અહુમાં,

અની એક વસ્યાં પ્રભુ તું અને હું•
તો એ નાથ અનાથ મૂકચો મુજને,

વિખૂટાં પડ્યાં પ્રભુ તું અને હું•
મુજ દેહ દિવાલ ખડી ખીચમાં,

અથડાઈ ગયાં પ્રભુ તું અને હું.
મુજ જીવ પડ્યો ભવખન્ધનમાં,

અટવાઈ ગયાં પ્રભુ તું અને હું.
પણ નારાયણના નાદ સુણી,

મમ આત્મ રહે પ્રભુ તું અને હું.
વિભુદાસ પ્રાણ વિલીન થતાં,

ફરીથી મળશું પ્રભુ તું અને હું.

24

આકાશમાં સૂર્ય વાદળાં એથી ઢેકાઈ ગયા હતા. આકાશ હજ સ્વચ્છ નહાતું. વાદળાં એથી ઘેરાયેલા આકાશમાં કાઈ કાઈ વાર વીજળા ઝખડી જતી. વાદળાં એના ગડગડાટ થાડી થાડી વારે આકાનાં ચાલુ હતા. લાગતું હતું કે આ વાદળાં એના ગડગડાટ હવે શમી જશે. સમજતતું હતું કે આકાશ હવે નિરભ્ર થઈ જશે, અને ફરી પાછા એ જ સૂર્ય આકાશમાં ઝળહળિત રીતે પ્રકાશી ઊઠશે....... અત્રાનરૂપી લાંબી દુ:ખ રાત્રી પૂરી થવા આવી છે અને ત્રાનરૂપી સૂર્યના ઉદય થતા હાય તેમ જણાય છે...... દૂર દૂરથી કાઈ દિવ્ય વાણીના ઝંકાર જાણે સાંલળવામાં આવે છે. એ અમૃત ઝંકાર સૂર્યવે છે કે કાઈ દૈવી–શક્તિ સંપન્ન મહાપુરુષના આવિર્ભાવના સમય આવી પહોંચ્યા છે.

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

પહેલના એક બિલ્ડી ગમાં વિચારશ્વન્ય સ્થિતિમાં બેઠેલા એક પરમપુરુષના દર્શન કરવા માટે અહેાભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું. સાંભળ્યું હતું: દષ્ટા, પરમપુરુષ, જ્ઞાની કે આત્મસાક્ષાત્કાર કરેલાઓને માટે તો અમુક જ જતનો પહેરવેશ હોય. અમુક જ જાતની દાઢી મૂજ હોય. અમુક જ જોતનો દાઢી મૂજ હોય. અમુક જ રીતે કાઈ વિશિષ્ટ પ્રકારે એમની રહેણી કરણી હોય—પણ......અહીં કશુંયે એવું જોયું નહિ.....નિહ કાઈ દાઢી, મૂજ કે જટા; નહિ ભગવાં કે ખાદી; પણ આંખામાં કાર્ક અજળ પ્રકારનું વિશિષ્ટ તેજ ચમકતું હતું. જેમને ચાર ચાપડીઓના પણ અભ્યાસ નથી તેમની પાસેથી બીજું શું મળવાનું છે?—ભગવાન કે ભગવાનની વાતો; જે પુરાણા અને શાસ્ત્રોમાં કહેલી છે તે; જેમાં અધ્દદ્ધ અંગ્રેજી ભણેલાઓને રસ ન પડે તે; તત્ત્વજ્ઞાનની વાતા વાંચવી ગમે, સમજવી ગમે પણ અનુભવમાં મૂકવી ન ગમે તે. ચાલા, પૂછી તો જોઈએ કે આત્મા શું છે? જવ શું છે? જડ શું? ચેતન શું?

લાગતું હતું કે શાસ્ત્રામાં જે વાતા આવે છે તેને વિચારી વિચારીને સરખી રીતે ભાષામાં ગાંદવીને આ પરમપુરુષ જવાય આપશે. પણ આ શું ? સરવાણી કૂટે તેવી રીતે અવિરત વાણીના સ્ત્રોત જાણે વહેતા થયા. વાણીને ખ'ચકાવું પડતું નથી, વિચાર કરવા માટે અટકવું પડતું નથી. શાસ્ત્રોના શબ્દાથઈને ઘૂંટવા પડતા નથી બહુ જ સાદી, સરળ વાણી કાન દ્વારા હૃદયમાં ઉત્તરી જઈ ત્યાં જ વિરમે છે. સાંભળતાં જ એમાં આતપ્રાત થઇ જવાય છે. શ્રવણ કરનાર અને વાણી ઉચ્ચારનાર બ'સે એક બીજામાં સમાઈ જય છે. શ્રીતા, શ્રાવ્ય અને શ્રવણના ત્રિપૂટી સંગમ થઈ જય છે. હૃદયગમ્ય વાતા હૃદયમાં ઉતરી જઈ ચેતનાના દ્વાર ખાલી નાંખે છે. અનુભવ-ગમ્ય વાણીનું આવું જ હાય છે.

તાત્કાલિક તા ગાંધીજીની વિચાર સરણીનું ૨૫ષ્ટ દર્શન આ ૫૨મ પુરુષમાં થયું. ક્રમે ક્રમે સમજ્તયું કે શ્રી રામકૃષ્ણ ૫૨મહંસની CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

વાણીના આવિષ્કાર ક્રીથી થઈ રહ્યો છે. સાદી, સરળ પણ હદયગમ્ય વ તા હદયમાં કેવી સાંસરી ઉતરી જાય છે! ભણેલા ગણેલા તેમ જ અભણુ, પુરુષ તથા સ્ત્રી, નાના કિશાર તથા બાલિકાઓને સમજાઈ જાય તેવી સરળભાષામાં આવું અગાધ તત્ત્વજ્ઞાન અને આત્મસાક્ષાત્કારની વાણી સરળ તેમ જ સચાટ રીતે રજૂ થઈ શકે એના અનુભવ પણ પછીથી થવા લાગ્યા.

लक्न परत्वे जीवा कर्धि ते। पू. नारायणुनुं क डाम એમણે ઉપાડી લીધું છે. લજનના રાહ તાે તેમના—પૂ. સ્વામી નારાયણના જ છે. એમના જેવી જ માટી માટી કરતાલા અને તે ભજનમાં વગાડતાં વગાડતાં ઇશ્વરમાં લીન થર્ઝ જઈ, દેહનું ભાન ભૂલી જવું, એ બધા રાહ સદ્યુરુ નારાયણના જ છે. છતાં કેટલીયે વાર પાંચસા વર્ષ પહેલાના વ'ગાલના નાના ગામડા, નવદ્ગીપમાં રહી ભક્તિના ફેલાવા કરનાર શ્રી ચૈતન્ય મહાપ્રસુ યાદ આવી જાય છે. માેડાસાનું નગર ક્રીત<sup>ર</sup>ન પાંચસાે વર્ષ પહેલાંના નવદ્વીપના ગૌરાંગ પ્રભુને યાદ કરાવતું હતું. શરીર પરત્વે જોઈએ તા નરસિંહ નહીં જોડા, નહીં પાતળા, નહિ ઊંચો, નહિ ઠી ગણા. આવી જ માટી કરતાલા સાથે હરિજના-વૈષ્ણવાની સાથે જૂનાગઢમાં ભજન કરતા હશે, એમ ઘડીભરતા લાગ્યા વિના રહે નહિ. નરસિંહ ગૃહસ્થી હતા. તુકારામ ગૃહરથી હતા. તેઓ પણ સંસારમાં રહીને આ જ પ્રમાણે ભજન કરતા હતા. નરસિંહની કવિતામાં અધ્યા મન્નાન અને આત્મસાક્ષાત્કાર સ્પષ્ટ ગાચર થાય છે, તાે તુકારામની ગાથામાં, લાેકાના હૃદય સુધી પહેાંચે તેવી વાણીમાં અનુભવના એક મીઠા રણકાે છે. આ બન્નેને એાતપ્રાત થઈ ગયેલા આ પરમપુરુષમાં જોયા.

ગીતાના પ્રવચના (જે હવે પછી ક્રમે ક્રમે રજૂ થશે.) જ્યારે સાંભળતા હાઈએ ત્યારે (આળંદી) ગામની સમાધિ સુધી આપણે પહેાંચવું પડે. ત્રાનેધરી જેવા અનુપમ શ્રંથ જેમણે પંદર વર્ષની વયે લખ્યા; એકવીસ વર્ષની ઉંમર પૂરી થતાં જેમણે અમૃતાનુભવ, CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

6

યાગવાસિષ્ટ ટીકા, ચાંગદેવપાસષ્ઠી (પાંસઠી) અને હરિપાઠ વગેરેના સેંકડા અભંગ જેમણે રચ્યા; ૧૪૦૦ વર્ષ જીવેલા યાગિનષ્ઠ ચાંગદેવને જેમણે પાતાના ચરણામાં લીધા; પાડાના મુખે જેમણે વેદ ખાલાવ્યા; અને જડ ભીંતને ચલાવી; એવા મહાન જ્ઞાનવૃદ્ધ અને ચારિત્યવૃદ્ધ ભગવાન જ્ઞાનશ્વર મહારાજની ઝાંખી આ પરમ પુરુષમાં થઇ જાય છે.

\* \* \*

## (ર) જીવન લીલા

"પરમાન દ પત્રો " એ પરમાન દ સ્વરુપ શ્રી ચંપક ભાઈનું ત્રીજું પુસ્તક. પત્રા રૂપે જયારે એ પ્રગટ થયું ત્યારે ઘણાઓને શ્રી ચંપક- ભાઈના જીવનમાં ડેાકિયું કરવાની ઇચ્છા થઈ આવી. જગતમાં એવી કેટલીયે મહાન વિભૂતિ હાય છે કે જે જ્ઞાન અને ભક્તિદ્વારા સૌનું કલ્યાણ કરે છે. એ પોતે કલ્યાણ રૂપ બની રહે છે. પરમાન દ સ્વરુપ શ્રી ચંપક ભાઈની એવી જ કલ્યાણ કારી જીવનગાથા જે માનવી માત્રનાં હૈયે સ્પર્શે છે અને અત્યાન દ ઉપજાવે છે, તેની લંબાણપૂર્વ ક સવિસ્તર નોંધ ઇશ્વરની કૃપા હશે તે ક્રોઈ દિવસ જરૂર થશે.

તેમને ઓળખવા જ મહામુશ્કેલ છે. તેમની ઓળખાણ આપવાનું સાહસ કરવું એટલે મૂંગા રહીતે સૂચન કરવું તેના જેવું છે. હાલ તુરત તો તેમના જીવનની આછી પાતળી રેખાએ જે કંઈ સમજ્ય છે તે વાચકા —સાધકા પાસે મૂકતાં પણ ખમચાવું પડે છે. મહાન આત્માઓ જગત–કલ્યાણને ખાતર જન્મ ધારણ કરે છે અને દેહ સ્વરુપ પ્રાપ્ત કરે છે. તેઓના માટે લખવું એ પણ સાગરના જલમાં ચંચુપાત કરીએ તેના જેવું છે—પરમાનંદ સ્વરુપ શ્રી ચંપક- ભાઈની પિજીન કેવી રીતે આપી શકાય! એમના પત્રો, એમના લેખા

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

અતે હવે પછી પ્રગટ થનારા તેમના ગીતા પરના પ્રવચના જ તેમના જીવનનું સાચું પ્રતિબિ'બ આલેખશે. છતાં આછેા પાતળા પ્રયતન કરી જોઇએ.

\* \*

હૈયામાં ધસમસતા પ્રેમના પ્રવાહનું પ્રતિળિંળ પાડતી હોય તેમ નર્મદા ગાંડીતૂર ળનીને પ્રચંડ પ્રવાહમાં સાગરને ભેટવા જઈ રહી છે. ઉપર આકાશમાં કાઈ કાઈ વાદળી નાચતી ઉલળતી રમવા નીકળી હોય તેમ લાગે છે. સામે પેલી પાર જે દેખાય છે તે કરનાળીના આશ્રમ. એ છે મહારાજ શ્રી હંસારુઢના આશ્રમ. આશ્રમની પાછળ વૃક્ષાની લાંબી લાંબી પગથાર ચાલી જાય છે; વૃક્ષા, વૃક્ષા અને બસ વૃક્ષા જ. બીજું કશું માલમ પડતું નથી. મહારાજશ્રી પાસે વૃક્ષાથી આચ્છાદિત ખનાવેલી છાંયડીમાં બધાં બેઠેલાં છે. ઉપર આકાશ ને બાજુમાં વ્હેતાં નર્મદાનાં ભૂરાં જલ. પાછળ આંળાવાડિયામાં મારના ટહુકાર સંભળાય છે અને આ બાજુ ગાપીનું ગીત શરુ થાય છે.

"મંગલનાદ સુણાય, માહન મારા આવે છે" અને "નિહાળ્યા મે તા નટવર ન દકિશાર." મારના ટહુકારમાં ગાપીના મધુર ટહુકાર લળા જતા હતા, અને કાઈ અકથ્ય આનંદ ઉભરાતા હતા. હદયમાં કાઈ અનેરી ઊમિં ઓ નાચી ઊઠતી હતી. ગીતના ટહુકાર પૂરા થયા પછા પરમાન દ સ્વરુપ શ્રી. ચંપકભાઈ એ પોતે જ કરેલા પ્રવચનની ફાઈલમાંથી ગીતાના અગીયારમા અધ્યાય વાંચવા માંડ્યો. ભગવાને અર્જુનને વિશ્વરુપ દેખારચું તે બાબતના......ગીતાના પ્રવચનની ફાઈલ હાથમાં લીધી છે પણ ફાઈલમાંથી કશું વંચાતું નથી. કાઈ અનેરા ભાવમાં શ્રી. ચંપકભાઈના મુખમાંથી અદ્દભુત સ્ત્રોત વહેવા માંડયો છે. વાણીની એ સ્ત્રાત્રસ્વિની અટકયા વિના અવિરત વહેતી રહે છે. ગુજરાતી ગીતાને પડખે હિંદીમાં ખીછ ગીતા રચાઈ રહી છે. શબ્દા પકડાતા નથી, ઝીલાતા નથી; કેમકે જે કંઈ સંભળાય છે,

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

તેમાં જ ઓતપ્રાત થઈ જવાય છે. હૃદય હૃદયની સાથે સંવાદ સાધે છે. બધા બાહ્ય ઉપચાર છૂટી જાય છે. ભક્તિની - ભજનની—પ્રેમની — અનુભવની મસ્તીના પડઘા ઠેર ઠેર પડે છે, દર્શન ઠેર ઠેર થાય છે. જેનું દર્શન અને અનુભૂતિ સાચાં હાય તે જ આવા ગંભીર વિચાર આટલી સરળતાથી રજૂ કરી શકે અને સામાના મર્મ સુધી આ વસ્તુને પહેાંચાડી શકે.

પરમાન દ સ્વરુપ શ્રી. ચંપકલાઈએ ઘણીવાર કહ્યું છે કે ગીતાના સાંભળનારા અને કહેનારા એમ પહેલાં તા એ જણ જૂદા—પણ અંતે એક થઈ જય છે. જે કહેનારા છે તે જ સાંભળનારા છે. કેપણ કાને કહે? ધસમસતા કાઈ પ્રચંડ નદીના પૂરવેગમાં જેમ ગામનાં ગામ તણાઈ જય તેમ શ્રોતાજના આ પ્રવાહમાં તણાઈ જતા હતા. એ નદી એ નર્મદા જ! શ્રી. ચંપકભાઈનું એ વિશ્રામ સ્થાન. એમને નાનપણથા જ પ્રિય; જેમાં હમણાં પાણીની રેલ આવી ગઈ. પાણીની જળરજસ્ત રેલ આવી અને ગઈ; રેલના પાણી તા એસર્યાં પણ અહીં ગીતા પ્રવાહની જે પ્રેમરેલ આવી તે તો હજુ આવતાં કેટલાંયે વર્ષો સુધી એમસરવાની નહોતી.

ભગવાન શું છે ? તેને જાણવા કેવી રીતે ? ભગવાનને માટે પ્રેમ પ્રગટ થાય કેવી રીતે ? પ્રેમના અવિર્ભાવને માટે કરવું શું ? ચુરુકૃપા એ ભગવાનની કૃપા. ચુરુકૃપા થાય કેવી રીતે ?...વગેરે વગેરે માટેનું એ પ્રવચન હતું. એ કાઇલમાંથી વ'ચાતું નહેાતું પણ જખરજસ્ત માટા જાણે સમીયાણા મંડપ ભરાયા હાય ને તેમાંથી હજારાની જનમેદની વચ્ચે ઉદ્દેખાધન કરી રહ્યા હાય તેવું લાગતું હતું. નાની વૃક્ષરાજથી રચાયેલા મંડપ માટા સમીયાણા ખની ગયા હતા. ચાલીસ–પચાસ માણસાનું વૃ'દ હજારાની મેદનીમાં ફેરવાઇ ગયું હતું.....ત્યારે શ્રી. ચ'પકભાઇના અવાજ પણ જાણે પ્રચંડ મહાલાય ઉપજાવતા હતા! આ કઈ લીલા હતી! પરમાન દ એટલે સાડાપાંચ કૃટના CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

લ બાઇવાળા દેહનું ખાખું નહિ, પણ આખું જગત; જેમનામાં અનેક જગત સમાઇ જાય અને અનેક સૃષ્ટિઓ લય પામી જાય તેવું મહાન વિરાટ સ્વરુપ. સાડાપાંચ કૂટનું શરીર એ તાે બ્રહ્મના સગુણ આવિષ્કાર.

જવા દા એમની એ લીલાની વાત! અહીં કાઇનું રડવાનું ડ્રસકું સંભળાય છે. પ્રેમના ચકચૂર નશામાં એ ભાન ભૂલી ગયા લાગે છે, પ્રેમના મિદરાના એણું વધારે નશા કર્યા હોય તેમ લાગે છે. અરે, પણ આ શું? શ્રી ચંપકભાઈ બાલતાં બાલતાં ખુરશી પર કેમ ઢળી પડ્યા! એમની ગરદન કેમ ઢળી ગઈ! શ્રી ચંપકભાઈની આંખમાં આંસુ થીજી ગયાં છે, નીકળવાના રાહ નથી, તે માટે કે! આ બાજી નમે દાના બન્ને કાંડા જાણું આંસુથી છલકાઈ ગયાં છે! આંસુને રાહ છે નીકળવાના, પણ તે નીકળતાં નથી. અકથ્ય ભાવથી એ ભાવામિંને તેમણે દાબી દીધી છે; તેમને તે આવડે છે, ભાવને ચેક કરવાનું. ભાવ તેમના વશમાં છે. તેઓ ભાવના પ્રવાહમાં તણાતા નથી. બીજાં એમ પણ હાઈ શકે કે હવે આંસુના કુવા ઉલેચાઈ ગયો—આંસુના ધાધ નીકળી નીકળીને, ને છતાંયે તેની સરવાણી ફૂટતી જણાય છે. પણ તે એમણે ચેક કરી નાખી છે. સુરદાસના "નિશદિન બરસત નૈન હમારે"નાં આંસુ સલીલને તેમણે રાક્યે દીધાં છે.

પરમાન દરવરૂપ શ્રી ચંપકભાઈને ભાવસમાધિમાં જોવા એ જવનના એક માટા લ્હાવા છે. આજે અહીં પ્રવચન કરતાં કરતાં ભાવસમાધિમાં આવી ગયા છે. ભજન કરતાં કરતાં ભાવસમાધિમાં આવી જવું અને દેહને ભૂલી જવા, અને તેમાં જ પ્રાપ્ત થતી વિલક્ષણ ભાવસમાધિ કે પરમાન દ એ શ્રી પરમાન દસ્વરુપ ચંપકભાઈના અનુભવ છે. યાગી યાગથી તા ભક્ત કુંડલીનિને જાગૃત કરી, ષડ્યક્રને ભેદી જવ - શિવના ભેદ તાડી, પાતે તેમાં ઉપરામ પામે એ સ્થિતિ એમની છે.

એકવાસમી હિસેમ્બર એાગણીસાને સત્તરના શુક્રવારના રાજ ભારતા સર્યુત્તા બાલકિરણોએ વધામણી આપી કે જગત પર એક Parth Rubic Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

મહાન વિભૂતિના આવિભાવ થઈ ચૂકચો છે. ઉપરથી દેખાતી અછ-બામ્યની દુનિયાના પેટાળમાં કલ્શની પેઠે ભક્તિરસના પ્રવાહ જે વહી રહ્યો છે – એકલા ભારતમાં જ નહિ પણ સમસ્ત વિશ્વમાં – એવા પ્રવાહના અત્રદુત બની વડાદરાના શ્રીસ્થળમાં જન્મ લઈને તે સ્થળ પાવન કર્યું છે.

Realise God, feel God, see God, talk to God. That is Religion. Religion is Realisation—ধর্ম એ અનુભવની વસ્તુ છે, ચર્ચાની નથી. એ વસ્તુ તેમણે ગીતાના અઢાર અધ્યાયના પ્રવચનમાં કેર ઠેર જગાએ કહી છે. માત્ર ચાર ચાેપડીના અલ્યાસમાં ત્યારે ગીતા, શ્રુનિ ઉપનિષદ્ વગેરે શાસ્ત્રોના મર્મ સુધી પહેાંચવાની શક્તિ તેમનામાં કચાંથી આવી ?

વડાદરાના મ'દિરમાં તેઓ 'યાનમગ્ન કરતા હતા. ત્યાં તેમને શ્વતવસ્ત્રધારિણી એક દેવીનું દર્શન થયું. શું એ સરસ્વતી હશે! ગીતાદેવી હશે! તેમણે શ્રી ચંપકભાઇને કહ્યું કે 'લે આ દાતણ.' અઢાર દાતળ હતા. શ્રી. ચંપકભાઈએ કહ્યું કે 'મારે આટલા ખધા દાતાણને શું કરવા છે ? ' એ દેવીએ ઉત્તર આપ્યા કે ' લઇ જા, કામ લાગરો. ' આ અઢાર દાત્રણ તે ગીતાના અઢાર અધ્યાયનું જ अती इ है ? है !

આધ્યાત્મિક વૃત્તિ તા પરમાન દસ્ત્રપુ શ્રી ચ પકભાઇમાં નાન-પણથી જ હતી. દેવને નવડાવવાં, ટીલાં ૮૫કાં કરવાં, જપ કરવાે, માળા ફેરવવી, ધ્યાનમાં ખેસવું, મ'દિરે જવું અને સત્સ'ગમાં ખેસવું; એ બધું કાર્ય તેમણે પાંત્રીશ વર્ષ સુધીમાં પતાવી નાખ્યું. બહુ વાંચ્યું! ખહું સાંભળ્યું! તાે પણ એ ગ્રાન આપણને કેમ થતું નથી? કારણ શું ? બહુ મંથન કર્યા પછી સમજાય છે કે સ'ત–સંગની જરુર છે. સંતાના ચરણ પકડી લાે તાે સંતકૃષા થાય. તેમને સંતકૃષા કેવી રીતે થાંત્ર આપણે આગળ ઉપર જોઈશું. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

આત્મસાક્ષાત્કાર થઈ ગયેા પછી કયાં રહ્યાં ટીલાં–૮૫કાં; કર્યા રહી એ માળા; કચાં રહ્યાં એ ધૂપ દીપ! જ્યાં પાતે જ પાંત્રીસ વર્ષે ભગવાનરુપ બની જાય પછી કર્યા રહી જાત્રા કે કર્યા રહ્યા વિધિતિષેષ! ભગવાતનું નાનું મ'દિર અતે એમાં બેઠેલા ભગવાત હજી એમને એમ તેમને ત્યાં છે.

પરમાન દસ્વરુપ શ્રી ચ'પકભાઈએ કદી પ્રગટ થવાની ઇ<sup>ચ</sup>છા કરી નથી. તેમણે પાતાની અનુસવનાંધમાં લખ્યું છે કે...... "લખતાં પણ શરમ જેવું થાય છે પણ અંતર પ્રેરણા મને ભગવાનની થઈ કે ભવિષ્યમાં એનાથી પણ કાઇને લાભ થાય. ઇશ્વર તરફ પ્રેમ થાય, ભક્તિ રસ જાગે એટલા પુરતું પણ મારે લખવું જોઇએ. '' તેમણે હ'મેશાં પાતાની જાતને છૂપાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. આટલું અસીમ જ્ઞાન હાેવા છતાં જ્ઞાનનું ગુમાન કે અભિમાન તેમનામાં હજી સુધી અમે જોયું નથી. નિરાભિમાની દેખાવાના પણ એમણે પ્રયાસ કર્યા નથી. નિરાભિમાની દેખાવામાં પણ અભિમાનની છાંટ તા આવી જ જાય છે. સહેજ સ્થિતિમાં વિચરતા જોઇને કાેઈ અવતારી પુરુષ આપણને યાદ આવ્યા વિના રહેતા નથી.

તેમનું કુટું બ માટું હતું. આર્થિક સ્થિતિ સારી હતી. કુટું બમાં ચૌદ માણસાનું ભરણ પાયણ બહુ સારી રીતે થતું હતું, તેમના વીસમા વર્ષે તેમના પિતાશ્રીનું અવસાન થયું. એકવીસમા વર્ષે લગ્ન થયું. પચ્ચીસમા વર્ષે એક પુત્રના પિતાજી બન્યા. ધંધા માટે વડાે-દરાથી મુંબઈ આવ્યા. ત્યાર પછી એક પુત્રીના જન્મ થયા. પુત્ર અતે પુત્રી ખન્તે દશ દશ મહિનાના થઈ ગુજરી ગયા. આ સમય तेमने माटे भराभ હता.

નાનપણમાં તેઓ ગહુ જ તાકાની હતા. સ્વભાવે ટિખળા અને જર્સકી પણ ખરા. જે છદ પકડી તે છાડે નહિ. એ છદ જ તેમને પ્રભુ પ્રાપ્તિ કરાવી ગઈ. એ જક્કી અને ટિખળી સ્વભાવ હજુ પણ तेमनामां भूति भ'त છे. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

ભાખરીના ભણતરમાં તેમને બહુ રસ પડથો નહીં. શાળાનું શિક્ષણ થાડું ધાગું લીધેલું, પણ વાંચેલું, વિચારેલું ઘણું. જ્યાતિષતા બહુ શાખ હતા. જ્યાતિષનાં ઘણાં પુસ્તકા તેમણે ઉથકાવી કાઢચાં. જ્યાતિષ જોઈ ફળાદેશ કાઢવાની ખરાખરીમાં બહુ એાછા તેમની સામે ઊભા રહી શકે. આમ તા અંગ્રેજી સાધારણ વાંચી શકે પણ ગુજરાતી ખીજાં પુરતકા નવલકથાથી માંડીને આધ્યાત્મિક સાહિત્યનાં ઘણાં વાંચ્યાં-આધ્યાત્મિક વૃત્તિઓ તા નાનપણથી જ હતી. અગીયાર વર્ષના હતા, ત્યારથી તેમનું મન ઈશ્વરને શાધનું હતું, જેમાં સંતાના સમાગમે તે વૃત્તિએ વધારે પ્રયળ બની. ગાંધી સાહિત્ય પણ તેમણે ઘણું વાંચ્યું વિચાયું. વાંચ્યા પછી તેનું મનન કરવું એ તાે તેમના સ્ત્રભાવનું ખાસ લક્ષણ છે. સામયિકામાં થાડા છૂટા છ્વાયા લેખા જે તેમનાથી લખાયા હતા તે તેની સાક્ષી પૂરે છે. "દીક્ષા" નામનું નાટક જે લખ્યું તે તેમના ગૃહસ્થી જીવનમાં સંન્યસ્ત લેવાના પ્રતીક રૂપે જ હતું. સ'સારમાં રહેવા છતાં સ'સારથી અલિપ્ત રહી સહજ ભાવમાં કંશ્વરાભિમુખ થઈ, આંતર-ળાહ્ય બધી વૃત્તિઓને તેમાં જ સંલગ્ન રાખવી એ રીતે " દીક્ષા" નામનું નાટક એ નાટક ન રહ્યું, तेमनुं छवन क यनी गयुं.

રમત ગમતના શાખ પણ એટલા જ હતા, ક્રિકેટ તા તેમાં ખાસ. એ Sportsman Spirit—એ ખેલદિલી, ઉત્સાહી સ્વભાવે તેમના ધ'ધાદારી જીવનમાં તેમજ આધ્યાત્મિક જીવનમાં અજબ એવા ર'ગ પૂર્યો.

પ્રારબ્ધના ભાગ ભાગવવાના હશે તે ધ'ધાદારી જીવનમાં તેમણે ઝ'પલાવ્યું, પણ તેમનું મન તા "ક'ઈક ખીજાં જ" શાધતું હતું. હિમાલયમાં કચાંક ચાલી જવાના અભખરા પણ તેમને આવેલા અને ઘર પણ છાડ્યું. પણ મથુરામાં પૂ૦ નારાયણ સ્વામી મળી ગયા. જેઓએ તેમના જીવનમાં કદી ઉપદેશ આપ્યા તથી. એવા પૂ૦ નારાયણ સ્વામીએ એ વાક ચોમાં જ તેમને જીવનનું રહસ્ય સમજાવી દીધું.—"તુમ કિસકા ત્યાગ કરતે હો. 'ત્યાગ' કા ભી ત્યાગ કર દો.—(મતલળ ''ત્યાગ'' કરનેકા જો વિચાર હૈ ઉસકા ભી ત્યાગ કર દો.) મથુરાથી પાછા આવ્યા પણ કાણ જાણે દિલમાં ભગવાનને માટે એવી ચટપટી અને વ્યાકુળતા ઊભી થઈ કે ન પૂછા વાત! તેમનું મન ઇશ્વરમાં લાગી ગયું. આ બાજી સાના ચાંદી અને રૂના ધ'ધા ચાલે છે. તેમાં ઘણું કમાયા છે. પણ મન હજી ઉપરામ પામનું નથી; જીવનનું લક્ષ્ય ધન નથી રહ્યું. તેમનું લક્ષ્ય હવે ભગવાન બની ગયું છે; એક બાજી ભગવાન પાતે તેમને તેમના તરફ ખેંચી રહ્યો છે, ને બીજી બાજી એહિક જીવનના રંગા તેમને રંગવા તૈયાર થઇ ગયા છે. કાનું ખેંચાણ વધારે જોરદાર નીકળે છે તે જ હવે જોવાનું રહ્યું.

પૂ. નારાયણ સ્વામીને તેઓ તેમના જાવીસ વર્ષની ઉંમરથી જાણે. (હાલમાં તેમની ઉંમર ૪૩ વર્ષ છે.) પૂ**૦ નારાય**ણ સ્વામી વડાદરામાં ભજન કરતા. તેઓ મુંબઈ આવ્યા. એમના બત્રીસમા વર્ષે પૂર્વ નારાયણ સ્વામીના ભજનનું સાધન ઠીક ઠીક ફાવી ગયું. તેઓ તેમની સાથે મથુરા ગયા. મથુરાથી પાછા કર્યા.....અને ભજનની શરુઆત થઇ ગઈ. રાતદિવસ ખસ લજન, લજન અને લજન. ભજનના ભાવમાં મરત રહેતા. દિવસ બે દિવસ નહિ, પણ દિવસોના દિવસાે સુધી ખાવાપીવાનું પણ ભાન ન રહે, શરીરનું પણ જ્યાં ભાન ન રહે ત્યાં માર્કેટમાં ચાલતા કાપડના ધ'ધા પર તા લક્ષ્ય શાતું જ રહે ! ભાવ સમાધિમાં દિવસાના દિવસા નીકળા જ્ય. ખજારમાં ઉથલપાથલ થાય, પણ ત્યાં તેમનું હવે ધ્યાન નથી. આ <u>ખાજી ભગવાન અને આ બાજી સંસાર—બન્ને તેમને ખેંચે છે. પણ</u> સંસારની પકડ સદ્દ્યુની કૃપાથી ઢીલી પડી. ભગવાનની પકડ બહુ મજબૂત નીકળી. વાઘના મુખમાં આવી પડેલા છવ છટકથી હાય તેવું સાંભળ્યું છે, પણ ભગવાનની—સદૃગુર્ની પકડમાં જે સપડાયા તે હજી સુધી છૂટી ગયા હાય તેવું સાંભલ્યું નથી. ભગવાનની પકડમાં CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi તેઓ બરાળર પકડાઈ ગયા. ભગવાન હવે તેમને કચડભચડ ચાવીને પોતાના પેટમાં નાખી તેમને તે રૂપ—ભગવાન રૂપ— પોતારૂપ બનાવી દે છે. રહ્યાં સહ્યાં સ'સારનાં બ'ધન ભગવાને કાપી નાખ્યા ધ'ધામાં નુકસાની આવી, ભાગીદારી તૂડી અને ભય'કર આંધી ઊભી થઈ. ભક્તને પોતાના બનાવવા માટે અને રહ્યાં સહ્યાં સ'સારના પાશમાંથી છાડાવવા માટે ભગવાનને પણ તરકીબ કરવી પડે છે. પણ અહીં ભક્તને એવા પણ ભાવ નથી કે ભગવાન મારી કસાટી કરે છે. બાપ દીકરાની શી કસાટી કરવાના હતા – ભગવાન ભક્તની શી કસાટી કરવાના હતા! ભક્ત તો એમ જ સમજે છે કે "ભલું થયું ભાગી જ'જાળ, સુખે ભછશું શ્રી ગાપાલ.'' નરસિંહ જે ગાયું તે એની અનુભવવાણી હતી. જીવનમાં જેણે એ ર'ગ માણ્યા અને જીવનમાં જેના આ અનુભવ થયા તે તેણે સાદા શબ્દામાં મૂકી દીધા કે બીજાને માટે એ માર્ગસૂચક થઇ પડે—દીવાદાંડી રૂપ અની શકે.

આર્થિક આંધી જે ઊભી થઈ તેમાં જે બધું કમાયા તે બધું યાલી ગયું. આર્થિક ભીંસ તા એવી ઊભી થઈ કે એક જગાએથી બીજી જગાએ જવા માટે ટ્રામના પૈસા પણ ન મળે. પણ ભજન તા ચાલુ જ રાખ્યું. ભગવાન ઉપરની તેમની શ્રહા અખૂટ અને અચળ હતી. દરમ્યાનમાં શ્રો હંસ મહારાજ, શ્રી ગંગેશ્વરાન દજી, નિત્યાન દજી શ્રહાન દજી વગેરેના પ્રેમ સંપાદન કર્યો.

૧૯૫૦ ના કાર્તિક મહિનાની એકાદશીએ એકલા જ ભજન કરવા માટે આળ દી ઉપડ્યા. તેમની શ્રદ્ધાને શ્રી જ્ઞાને ધર મહારાજે ધર્કે મારી આપ્યા. અવનવા અનુભવા ભગવાને કરાવ્યા, જેની સિવસ્તર નોંધ હવે પછી કાેઈ બીજા પુસ્તકમાં લઈશું. જગતના સુખા નકામા જણાવા લાગ્યા, અને રાતદિવસ ખસ ધૂનમાં જ રહેવા લાગ્યા. દરમ્યાનમાં ગૃહનું ભરણ પાષણ આશ્ર્ય કારક રીતે ચાલતું હતું. ગીતાના નવમા અધ્યાયના બાવીસમા શ્લાક તે તદ્દન સત્ય છે, એ CCD. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi એમના અનુભવ છે. ભગવાન કહે છે કે મારા ભક્તા જે સમયે એકાત્ર ચિત્તથી મારા ભજનમાં લાગે છે, તે સમયે મને પણ તેની ચિતા થાય છે અને તેનાં જે જે કાર્ય હોય તે તે સવે મારે જ કરવા પડે છે. એ જ ભજન કરાવે છે અને એ જ પોતાની ગીતા ભક્તને મુખે કહેવડાવે છે. ભજન,—ભાવાવેશ, કે સમાધિસ્થ અવસ્થામાં જે કંઈ બાલાય છે કે લખાય તે ભગવાનની વાણી. ઋષિઓએ, દષ્ટાઓએ જે ઉદ્વાર કાઢ્યા તે જ આ બધાં શાસ્ત્રા. પરમાનંદ, શ્રી ચંમકભાઈ એ રીતે મહાન ચિંતક અને તત્ત્વરા છે; ઋષિ અને દષ્ટા છે.

હિમાલયની ગિરિક દરામાં પણ ન મળે એ સંત અહીં અમને મુંબઈ જેવા પ્રવૃત્તિમય શહેરમાં મળી ગયા. એ સંત કથા, બાધ, ઉપદેશ આપીને આઘા ખસી જતા નથી, પણ પાસે રહીને એનું આચરણ કરાવે છે. પ્રસૃનામના પ્રચાર એ જ એમના જીવનનું લક્ષ્ય છે. અહીં મુંબઈમાં તેઓ સત્સંગ અને સજન દ્વારા પાતાનું જીવન વ્યતિત કરી રહ્યા છે. તેમનું જીવન સિક્તના રંગે રંગાયેલું છે એમ કહેવામાં એમને અન્યાય કર્યો કહેવાશ; એમનું જીવન—એ જ સજન છે અને સજન જ એમનું જીવન છે. સજનના અર્થ—અહીં સાદા અર્થ—'સંપ્રાર્તન' એમ કહીએ તા નહિ ચાલે. સજનના અર્થ વિસ્તૃત કરવા પડશે. સજન એટલે સેવા, ઇશ્વર માટેના પ્રેમ. ગાંધીજીની જે સત્યપ્રિયતા અને સેવા પરાયણતા છે તે; વિનાખાજનાં જે સ્થિતપ્રત્તના લક્ષણા છે તે………..જવનના રાહ ખદલી જે જીવનને ઉત્રત માર્ગ લઇ જાય તે.

પરમ, ભક્ત શ્રી ય'પકભાઈને પ્રભુના પ્રેમ સ્વરુપનું દર્શન થયું છે અને તેથી જ તેમના લખાણામાં અને પ્રવચનમાં પ્રેમની ધારા વહી છે. પ્રભુને બીજાઓ ભલે સત્ય કે જ્ઞાન કહે પણ ઉપનિષદ્ તા તેને 'રસ' –પ્રેમ જ કહે છે, અને જ્યાં પ્રેમ છે ત્યાં આન'દ છે. વ્યક્ષના તે સ્વરુપનું CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi દર્શ'ન શ્રી ચ'પકભાઇની ગ્રાનદિષ્ટને થયું છે. તેમના લખાણા કે પ્રવચના એટલે કે જાણે ગીતાનું હૃદય.

ઉપરની બધી વાતામાં પણ જે કંઇ સવ'ત્ર દિષ્ટિગાયર થતું હોય તા તે પ્રેમ તત્ત્વ છે. શ્રી ચંપકભાઈનાં જીવનમાં પ્રેમ એ નિયામક (Controlling Force) તત્ત્વ છે. જ્યાં જ્યાં તેઓ જ્ય ત્યાં ત્યાં પ્રેમ અને આનં દનું વાતાવરણ ફેલાવી દે છે. પારકાંઓને પાતાના કરી લેવા એ એમની ખાસ વિશિષ્ટતા છે. વાણીમાં એવી મધુરતા છે. જે એમની પાસે ગયા તે બધાં તેમના થઈ ગયા, એવું એમનું જબરજરત આકર્ષણ છે. કહે છે કે કૃષ્ણને થઇ ગયાને પાંચ હજાર વર્ષથઈ ગયા. ત્યારે શું હવે કૃષ્ણ સગુણુર્પે નથી કે કૃષ્ણ હજ પણ છે અને ગાપીઓ પણ હજ છે ....કૃષ્ણ વિનાની ગાપી હોઈ શકે નહિ અને ગાપીઓ વિનાના કૃષ્ણ હોઈ શકે નહિ.

તેમનામાં જે સમભાવ છે તેને માટે લખતાં તા પાનાં ભરાય. એલ્ફીન્સ્ટન રાેડ પરની રૂમમાં તેમનું ભજન હાેય કે મફતલાલ પાર્કમાં ભજન હાય; ખાતવાડીના ઝૂંપડામાં તેમનું ભજન હાય કે હ્યુજસ રાડના આલિશાન ક્લેટમાં લજન હાય; વીસ-પચ્ચીસ માળુસામાં લજન કરવાનું હાય કે દાદરના રામમ દિરમાં પાંચસા માણસાની વચ્ચે ભજન કરવાતું હાય; મુસલમાનને ત્યાં ભજન કરવાતું હાય કે હિંદુને ત્યાં ભજન કરવાનું હોય; પણ તેમના ભાવ તા એક જ રહ્યો છે. ભજનમાં તન્મય થઈ જવું અને ખીજાઓને તેમાં તન્મય કરી દેવા એ તેમના જીવનનું લક્ષ્ય ખની ગયું છે. ત્યાં વહે ચાતા પ્રસાદ અને સન્માન તેમ જ આગતા સ્વાગતાની તેમને ળહુ પડી નથી; કૂલના હાર તાેરાની તેમને પડી નથી. તેઓ ભાવને જુએ છે; ભાવનાને જુએ છે. કરનાળી કે વૃ'દાવન, આળ'દી કે દેહુ જ્યાં જનસમુદાય તેમના ચરણ સ્પર્શ માટે ગાંડા ઘેલા થાય ત્યારે શરમથી થતું તેમનું રતુમકું મુખારવિંદ યાદ આવ્યા વિના રહેતું નથી. એરાપ્લેનમાં ઉડીને જવાના પ્રસંગમાં તેમ જ ક્રાઈના સ્ટેશનેથા સામાન ઊંચકાને ઉપાડી લાવવામાં તેમના ભાવ CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi તો એક જ રહે છે. ટેંગલ-ખુરશી પર આલીશાન ળગલામાં ભાજન લેતી વખતે તેમ જ ચાલીસ-પચાસને તૈયાર થયેલી રસાઈ પીરસતી વખતે તેમના ભાવ તાે એક જ રહે છે. માનસ્ચક તેમની પ્રશંસા થતાં કે અપમાન જનક અપશબ્દા સાંભળતાં, તેમના મનની સ્થિતિ તા સમ જ રહી છે.

એટલા જ ઊંડા દયાના સ્ત્રોત્ર તેમના હૃદયમાં વહેતા માલૂમ પડે છે. સુખીના સુખમાં તા સૌ કાઈ ભાગ પડાવવા જય પણ દુ:ખીના દુ:ખમાં ભાગ પડાવનારા તા કાઈ વિરલા જ હાય. આ વિરલતા પણ તેમના જીવનના ઘણા પ્રસંગામાં જોઈ છે. અહીં એક જ દષ્ટાંત ખસ છે.

વરસાદ કહે મારું જ કામ. એવા ધાધમાર વરસાદ વરસતા હતા. ઠંડીના સૂસકારા પણ એટલા જ જોસથી વાતા હતા. વીજ-ળીના ચમકારા પણ એટલા જ થતા હતા. ગ્રાંટરાેડમાં ભજનમાં જતી વખતે એક મસ્ત દરિદ્રનારાયશુને વરસાદમાં પલળતા જોયા. અંગ ઉપર કશું મળે નહિ; કદાચ ફાટીતૂટી લંગાટી હાેય. ફૂટપાથ પર લાંભા થઇને પડચો હતા. ભજન પૂરું થતાં જ તેના માટે એાઢ-વાની ચાદર કે ધાતિયા માટે તેમના દિલમાં ચણુચણાટ થયા. એક ખહેન હતાં, એ વિધવા હતાં. ગીતાના અઢારે અધ્યાયના પ્રત્રચના તેમને ત્યાં જ થયાં હતાં. તેમણે કહ્યું કે " ધાતિયું તા નથી કહાે તા શાલ આપું.'' શ્રી ચ'પકભાઇએ કહ્યું, "શાલ પાછી નહિ મળે." ' કાંઇ વાંધા નહિ," એમ કહીને તે બ્હેને સાલ આપી દીધી. ગીતાના પ્રવયના દ્વારા તેમણે ભક્તાના માનસ કેવા ઘડ્યા છે તેને માટે ઉપ-રતું દષ્ટાંત ખસ છે. કૂટપાથ પરના એ દરિદ્રનારાયણને પાતે જાતે જઇને એ શાલ એાઢાડી દીધી. શાલ મળતાં જેને કાેઇ જાતના મળ્યાના શિષ્ટાચાર કરતાં નથી આવડતા એવા એ દરિદ્રનારાયણની મે આંખા જ અખૂટ અહેશાન માનતી હતી. શ્રી ચંપકભાઇએ કહ્યું પણ ખરું કે ભગવાનના દર્શન કરવા છે તે! દર્શન, કરી દ્વારો! CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, varanasi!

આંખાના ખૂણામાંથી નીકળેલા અને ત્યાં જ ઠેહરેલા ખેં આસુડાંથી તેનું મુખ પ્રકાશી ઉઠ્યું હતું અને તે દ્વારા તેનું હૃદય લાખ લાખ વ'દન કરી રહ્યું હતું.

સાધકા તેમજ ભક્તોમાંથા કાઇ બિમાર પડ્યું હાય અને તેની છેલ્લી ઘડીઓ ગણાતી હાય ત્યાં શ્રી ચંપકભાઇની હાજરી ન હાય એ અસંભવિત છે. સેવા-શુશ્રૃષામાં પોતાના દેહનું ભાન સુદ્ધાં વિસારી દેવું અને રાતની રાતા તેમાં કાઢી નાખવી એ તા તેમના સહજ ભાવ છે. એ જ તેમનું ભજન છે. એક શ્રીમ'તના મા બિમાર પક્ષાં ત્યારે પહેલેથા શ્રી ચંપકભાઇ પાસે વચન માગી લીધેલું કે મારી છેલ્લી ઘડીએ મને છાડીને કચાંય નહિ જતા. અને…એ કાલ તેમણે પાળ્યા. એક સિંધી ગૃહસ્થ જેમને ત્યાં હિ'દીમાં ગીતાના પ્રવચના થતાં, તેમનું મૃત્યુ પણ તેમણે સાચવી લીધું. મૃત્યુ પામતા એ ગૃહસ્થના મુખમાંથી May God Bless you! ભગવાન તમારું કલ્યાણ કરા! અને શ્રી ચંપકભાઇના ખાળામાં માથું મૂકી નૃત્યુને ભેટી લીધું. જિંદગી આખી જેણે ભજન ન કર્યું હોય તેને મરણ આવે ત્યારે તે વખતે શું કરવું! એ શું કરી પણ શક્યાના હતા? રહ્યાં સહ્યાં આ ભવળધન કાપવા તા કાઈ જોઈએ ને! અને તે સંત વિના, ભગવાન વિના, કાણ કાપી શકે?

" પ્રેમ ખલિદાન માગે છે ખરુ ! કાકા!"

"હાં! બહેન! પ્રેમ બલિદાન માગે છે. "— ભગવાનને દિવ્ય પ્રેમ જોઇએ છે. ભગવાનના પ્રેમને માટે ઝંખતા કાઈક જ વિરલા હાય. શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ કહે છે તેમ સંસારી પ્રેમને માટે લાકા આંસુ સારે છે, પણ ભગવાનને માટે મેં કાઈને બે આંસુ સરખાંય સારતાં જોયાં નથી. પરમપુરુષ ભગવાનના પ્રેમમાં મરી ફીટેલી એક કન્યાએ તેના સમસ્ત જીવનને અધ્ય રૂપે ભગવાનને ચરણે ન્યાં અદા કરી દીધું ત્યારે શામળાજીના કુંગરાને ઘેરી વળતી મેશ્વા નદીના CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

તીરે એના અગ્નિસ રકાર માટે શ્રી ચ'પકલાઈ વિના ખીજું કેાળુ હાઈ શંક? અગ્નિસ રકાર પછી તેના અવશેષાને શ્રીનાથજીમાં પધરાવ-નાર પણ શ્રી ચ'પકલાઈ જ હાઈ શકે તે!

के विधवा ज्हेने हरिद्रनारायण्ने भाटे गरम शास आपी, તેમના મૃત્યુને પણ તેમણે ઉજ્જવલ ખનાવી દીધું. તેમના મૃત્યુને તેમણે ધન્ય બનાવી દીધું. શરીરની નાડીઓ તૂટતી હાેય, આ દુનિયાના વાયરાના જ્યાં છેલ્લા શ્વાસાચ્છવાસ લેવાનાં હાય, ત્યાં ભગવાન કચાંથી યાદ આવે ? આ ખહેનના પ્રસંગમાં તેવું બન્યું નથી. ભજનમાં જ્યારે શ્રી ચ'પકભાઈ ગ્રાંટરાેડ આવ્યા ત્યારે હાેરિપટલમાંથી કહેવડાવ્યું કે તેઓ તેમને ઝ'ખે છે. તેમના દર્શન કરવા છે. પરમાન દ શ્રી ચ'પક-ભાઇને રાત્રે ૧૨ વાગે જોતાં જ તેમના હૃદયમાં પ્રેમના સાગર ઉભરાયા. અને ખુલ્લા એકરાર કર્યા કે " મારાધી હવે જપ થતા નથી. " શ્રી ચંપકભાઈએ એટલું જ કહ્યું કે "હવે જપની શી જરૂર છે! હવે તા ભગવાનમાં સમાવાનું છે તે! જ્યાં ભગવાન અને તમે એક થઈ ગયા ત્યાં કાેેે કાેના જપ કરશે!" 'તા પછી સવારે આભડવા આવજો. " પેલા ખહેને એમનું મૃત્યુ જોઈ લીધું, પણ એ મૃત્યુથી હવે તેમને ડર નથી, તલભાર શાક નથી. મૃત્યુને તેમણે વધાવી લીધું. ત્યારે જ આ શબ્દા બાલાયતે! શ્રી ચંપક-ભાઈએ તેમને "અળ હમ અમર ભયે—ન મરે ગે ' ના પાઠ હૈયે ઉતારી દીધા. ડૉક્ટર અને પરિચારિકાને રુમની બહાર કાઢી તેમના દેહને સ્પર્શ કરીને પાતાના હાથ પ્રસાર્યો.....અને ચિરનિદ્રામાં— શાશ્વત નિંદામાં સ્વાડી દીધા. જ્યાં કંઈ દુ:ખ નથી, સુખ નથી; જ્યાં પુરુષ— સ્ત્રાંના ભેદ નથી, જાતિ—લિ'ગના ભેદ નથી; જ્યાં શાશ્વત પ્રેમની નિર'તર ઉષ્મા છે અને ચિર'તન અજરામર દિવ્ય प्रेमनी गेरह छे.

પરમાન ક સ્વરુપ શ્રી ચંપકભાઈમાં જ્ઞાનમિશ્રિત ભક્તિ છે; કર્મ અને યાગ તેમાં automatically (આપમેળ) રીતે વહાઇ ગયા છે. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ગ્રાન વિનાની ભક્તિ પાંગળા છે. ગ્રાન સાથેની ભક્તિથા સાધક શિઘ્ર ગતિથા પ્રગતિ કરી શંકે છે. કરતાલથા થતા તેમના ભજન અને ગીતાના પ્રવચના તેની સાક્ષા પૂરે છે. નમ દા તીરના કરનાળાએ જતાં એ ગાપીઓની તકરાર જરા સાંભળવા જેવી છે.

એક ગાપી કહે છે કે મારા ચુરુ લક્ત છે. બીજી ગાપી કહે છે કે મારા ચુરુ વેદાંતી છે—ત્રાની છે. એક ગાપી કહે છે કે મારું ગીત તા 'ગાપીગીત' છે; બીજી કહે છે કે મારું ગીત તા 'ઇશાપનિષદ' છે. એક ગાપી કહે છે કે મારા ચુરુ —મારા લગવાન, સચુળુ પ્રક્ષ છે જ્યારે બીજી કહે છે કે મારા લગવાન તા નિરંજન–નિરાકાર છે.

શ્રી ચ'પકભાઈ કહે કે બધાંના સમન્વય કરી નાખા; બધું એકાકાર કરી નાખા, એકાકાર થયા પછી કાઈ વાદ નથી રહેવાના, કાઈ પૂર્વગ્રહ નથી રહેવાના, જ્યાંસુધી એકાકાર નથી થયા ત્યાં સુધી જ આ બધી રામાયણ છે.

×

## (૩) સદ્દગુરુ–મિલન

श्री. राभकृष्णु परमढं सना विषयमां स्वामी विवेधानं हे के ઉદ્ગार કાઢ્યા છે ते कोઈએ:

Beyond these is another set of teachers, the Christ of the world. They are the Teachers of all teachers. God himself coming in the form of man. They are much higher; they can transmit Spirituality with a touch, with a wish, which CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

make the lowest, the most degraded characters, saints in one second. Do you not read of how they used to do these things? They are not the terchers about whom I was speaking; they are the Teachers of all teachers; the greatest manifestation of God to man We cannot see God but through them. we cannot help worshipping them and they are the only beings we are bound to worship.†

"મે' દિવસે દિવસે એ માનવી (રામકૃષ્ણપરમહંસ) પાસે જવા માંડયું અને ખરાબર જોયું કે, ધર્મનું દાન થઈ શકે છે. એક સ્પર્શ, એક દિષ્ટિપાત સમસ્ત જીવનનું પરિવર્તન કરી શકે છે. મેં પ્રાચીન કાળના જુદા જુદા પ્રકાશદાતાએ વિષે વાંચ્યું હતું કે તેએ કેવી રીતે હાજર થાય છે, અને કહે છે કે "તું એક—અખંડ થા" અને માણસ "અખંડ" બન્યો. હવે જ્યારે મેં આ માણસને જોયા ત્યારે એ બધું તદ્દન સત્ય લાગ્યું અને મારી બધી શંકાઓ દૂર થઈ

<sup>†</sup> ભાવાથ': આ સિવાય બીજ સદ્યુરુઓના પણ સમૂહ છે જેમ કે જસસકાઇસ્ટ. તેઓ બધા ગુરુઓનાં પણ ગુરુ છે. ઇશ્વર પાતે જ મનુષ્યરુપમાં અવતાર લે છે. તેઓ બહુ જ ઉચ્ચ કાેટિના હાેય છે. સ્પરા માત્રથી તેમ જ સંકલ્પ માત્રથી તેઓ આધ્યાત્મિકતા પ્રસારી અધમ પાપીને પણ એક ક્ષણવારમાં સંતની પાયરી પર એસાડી દે છે. તેઓ આ વસ્તુ કેવી રીતે કરતા હતા તે તમે જણતા નથી! જે સદ્યુરુઓ વિષે હું વાત કરી રહ્યો છું, તેમની આ વાત નથી. આ તો ગુરુઓના પણ સદ્યુરુ છે, જે મનુષ્ય જતને ઇશ્વરી અંશનો આવિર્ભાવ સહજ ભાવે ખતાવે છે અને તેમના સિવાય આપણે ઇશ્વરના દર્શન કરી શક્વાના નથી. આપણે તે વિભૂતિઓની પૂજ કર્યા વિના રહી શકવાના નથી. અને આજ મહાન શક્તિઓ છે કે જેના તરફ આપણે ભક્તિભાવ ખતાવ્યા વિના રહી શકાએ તેમ નથી. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

ગઈ...... મારા ગુરુદેવની સમક્ષ—તેમની હાજરીમાં મને સમજાઈ ગયું કે મનુષ્ય આ શરીરમાં પણ પૂર્ણ ખની શકે છે. "

આ "અખ'ડતા''નું જે રહસ્ય સમજાવે તે ગુરુ. ગુરુ અને ઇશ્વર જીદા નથી, એટલું જ નહિ, પણ ઇશ્વરને પ્રાપ્ત કરાવનાર ગુરુ ઇશ્વરથી પણ શ્રેષ્ઠ છે.

ઉપાસના માટે ઉપાસકે સગુણુ ભગવાનની કેાઇને કાેઈ મૂર્તિ સામી રાખવી પડે છે. અખ'ડ ધ્યાન ધારણા દ્વારા તે મૂર્તિ°માં ભાલતા– ચાલતા ભગવાનને જાગ્રત કરવા માટે તથા સગ્રુણ સાક્ષાત્કારને માટે પ્રચ'ડ એક નિષ્ઠાની આવશ્યકતા હાેય છે. ભકત જે રૂપનું ધ્યાન કરે છે. તે જ રૂપમાં ભગવાનને ભક્ત માટે પ્રગટ થવું પડે છે; પરંતુ આટલું પણ દુઃખ નહિ વેડવું હાય તાે સરળ ઉપાય એ છે કે જે સદ્યુરુ સાકાર અને સગુણ રૂપમાં પ્રત્યક્ષ છે, તેમને જ પરમાત્મ-ભાવથી પૂજવા અને નિત્ય એવું ધ્યાન ધરવું કે તે સદ્યુરુ જ પાતાની સાથે વિશ્વની અદર અને બહાર સર્વત્ર વ્યાપી રહ્યા છે.....પછી સમજાશે કે ગુરુ અને ભગવાનમાં ભેદ નથી; સગુણુ ભગવાન અને નિગુ<sup>°</sup>ણુ ભગવાનમાં ભેદ નથી; ભગવાન અને વિશ્વમાં ભેદ નથી તથા ભગવાન તેમ જ આપણામાં ભેદ નથી. આ અભેદ ભક્તિના મર્મ સમજાય કેવી રીતે? અદ્ભેત ભક્તિ અનાયાસ અને અખંડ હાય છે. આ બધી વાતા ગુરુગમ્ય માર્ગથી જાણી શકાય છે. શ્રી ગ્રાનેશ્વર મહારાજે કહ્યું છે કે " અદ્વૈતમાં ભક્તિ હાય છે, આ વાત અનુભવ-વાની છે. ખાલવાની નથી. "

"શ્રી ગુરુનું નામ એ જ મારે માટે વેદ-શાસ્ત્ર છે." આ મનાભાવના મર્મ પણ ગુરુ સેવાથી કૃતાર્થ થયા પછી જ સમજાય છે. ગુરુસેઢા, ગુરુસહવાસ, ગુરુનામ, ગુરુકૃપા—એ એવી પ્રચંડ શક્તિ છે કે તે શક્તિ આગળ ખોજા ખધાં સાધન ફિક્કાં પડી જાય છે. દેવગઢ ઉપર જર્નાદન સ્વામીની ખાર વર્ષની સેવાથી એકનાથ જેવા

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

મહાતમા તૈયાર થયા, પરંતુ શું હિંદુસ્તાનનાં હજારા વિદ્યાલયા, સેંકડા કૉલેજો અને બધી યુનિવસિંદીઓએ મળીને પચાસ વર્ષમાંયે આવા એક પણ મહાતમા નીપજાવ્યા છે? સાચી વાત એ છે કે અનેક શાસ્ત્રા ભણાવનારી કૉલેજો અને શારદા પીઠા કરતાં ગુરૂના સહવાસમાં રહેવાનું કળ વધારે છે. શાસ્ત્રગ્રંથા અને વિદ્યાપીઠા-શારદાપીઠા કરતાં સ્વાનુભવસ પન્ન મહાત્માની સેવાનું કળ અનંતગણું વધારે છે. પાઠશાળા, વિદ્યાલય, શાસ્ત્ર વગેરેના કંઈ ઉપયોગ નથી અથવા એ બધાં તુચ્છ—નકામાં છે, એમ કહેવાના અર્થ નથી, પરંતુ मહापुरुषनी सेवामां अस्प प्रयत्ने के महान डाय थाय थाय छ ते અન્યત્ર મહાપ્રયાસથી પણ ખની શકતું નથી, શાસ્ત્રત્રંથ વાંચવાથી જે સંસ્કાર મન પર નથી પડતા તે અધિકારી પુરુષનું આચરણ જોવાથી અનાયાસે જ પડે છે. શાસ્ત્ર બહુ બહુ તા ખુદ્ધિને ચમકાવે છે—તેજસ્વી કરે છે, પરંતુ ખુદ્ધિનાં બારણાં ખાલીને હૃદય પર ટેકારા મારી પરમાત્મસ્વર્પ પરમાન દની ઓળખાય "પરમાન દ"ની કૃપાથી જ થઈ શકે છે.

પરમાન દ સ્વરુપ શ્રી ચંપકભાઈએ તા ત્યાં સુધી કહ્યું છે કે: "સંત એટલે જ પ્રભુ. નારાયણ કરતાં સંત જ શ્રેષ્ઠ છે. હું તા પ્રથમ સંતને જ પગે લાગું, અને પછી નારાયણને; કારણ કે ઇશ્વર-દરભારના દરવાજાની ચાવીએ સંત પાસે છે. એ જો નહિ હાેય તાે દરવાજા ખાલે કો ખુ ? ભગવાન પણ એ જ સુખાવે છે કે ભકતા-સંતા મારા છે. તેની જો કાઈ સેવા કરે છે તેા મારી ભક્તિ કરે તેના કરતાં પહેલાં હું તેમને (સંતાની સેત્રા કરનારને) પહેલાં મળું છું अने भुक्त हरी नाभु छुं, "

સદ્યુરનાં ચરણાના લાભ જેને મળી ગયા તે સ સારથી મુક્ત થઈ ગયા. તેનું ચિત્ત પ્રક્ષના જ રંગમાં રંગાઈ ગયું. સમસ્ત કલ્પ-નાએ લય પામી જાય છે, ત્યાં બિચારી ઇંદ્રિયા શું કરી શકે! આંતરિક ઇંદ્રિયા પણ કંઈ કરી શકતી નથી. જ્યાં મન, ઇંદ્રિય, CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

પ્રાણ લીન થઈ ગયા તે સુખનું વર્ણન કાઈ શું કરી શકે? હવે તા.....આ જગતના અધકારના અસ્ત થઈ ગયા, સમસ્ત સંસાર મૂળસહિત પ્રકાશમય બની ગયા. સદ્યુરુની કૃપાથી જીવ-શિવના બેદ રહેતા જ નથી. ગુરુ મળ્યા પછી કશું સાધન કરવાનું રહેતું નથી.

પરમાનંદ સ્વરુપ શ્રી ચંપકભાઈ કહે છે: "ગુરુ મળ્યા પછી કંઈ માળા ફેરવાવાની હોય? ગુરુ મળ્યા પછી કંઈ જાપ કરવાના હોય? ગુરુ મળ્યા પછી કંઈ જાપ કરવાના હોય? ગુરુ મળ્યા પછી કંઈ સાધનનું કષ્ટ વેઠવાનું હોય? તમે હિમાલયમાં જાઓ અને અનેક કષ્ટ વેઠા, લાખા માળા ફેરવા કે કરોડા જાપ કરા, પણ ભગવાન મળતા નથી. હું ખાત્રીપૂર્વ કહું છું કે ભગવાન એવાને કદી મળ્યા નથી અને મળવાના નથી. છતાં તમને કોઈનામાં પણ પ્રેમ \* થઈ જાય અને તેનામાં પૂરેપૂરી શ્રહા અને વિશ્વાસ મૂકી દો અને એ કહે એ પ્રમાણે કરા તા પછી ભગવાનના દર્શન એ તો ડાળા હાથની વાત છે. વાસ્તવમાં કશું કરવાનું જ નથી, કેવળ શ્રહા કેળવવાની છે. ગુરુ કહે તેમ કરવાનું છે."

"હું આ જીવ રહ્યો નથી કારણ કે મેં બધું સર્વસ્વ અર્પણ કરી દીધું છે. આ જે બાેલી રહ્યો છે તે એ જ બાેલી રહ્યો છે. આ જે કંઈ કરી રહ્યો છે તે એ જ કરી રહ્યો છે. કયાં બાેલવું, શું બાેલવું એની મને કશી જ ખબર નથી. એ જ બાેલાવે છે.

<sup>\*</sup> When spiritual forces are transmitted from the teacher to the taught, they can only be conveyed through the medium of love; there is no other medium that can convery them.

(Vivekanand)

<sup>\*</sup>ભાવાથ':—ગુરફારા રિષ્યમાં જે આધ્યાત્મિક ળળનાં આંદોલના સ'ચારિત કરવામાં આવે છે તે દિવ્ય પ્રેમદ્વારા જ કરવામાં આવે છે. પ્રેમ સિવાયના બીજાં બધાં સાધન ત્યાં ફિક્કાં પડયાં છે.

આવી દશ વર્ષથી મારી સ્થિતિ છે. અને છેલા પાંચ વર્ષથી તેા વિશેષ એવી સ્થિતિ છે. કારણ કે હું 'જીવ' રહ્યો 'નથી.''

"સદ્યુરુ સાથેના સતત સહવાસ હોવા છતાં આપણે તેમને પિછાની શકતા નથી. કારણ કે તેમની અવતા કરતા હોઈ એ છીએ. મારે માટે તમે ગમે તે કહા તેના પ્રશ્ન જ નથી, પણ આ જે ચુરુ-તત્ત્વની અવતા ન થવી જોઈ એ તેના જ સવાલ છે. આ કાઈ જેવી તેવી વસ્તુ નથી, પણ બહુ લય કર વસ્તુ છે. તમે બધા ધૂનમાં 'જયચુરૃદેવ જયચુરૃદેવ" ને પછી "પરમાન દ પ્રભુ જયચુરૃદેવ" કહીને પરમાન દ સ્વરૃપમાં તૂટી પડા છા. હું જાણી જોઈ ને.... "કૃષ્ણુ નિરંજન...." કહેવા જાઉં છું છતાં તમે 'પરમાન દસ્વરૃપ' કહીને તૂટી પડા છા. આ વ્યક્તિ વિશેષના ભાવ છે, તે સામે મારા વાંધા છે. બાકી તો સર્વંત્ર પરમાન દસ્વરૃપ જ છે તે! 'આ ચ'પકલાલ' તે સમજીને તમે તૂટી પડા છા તેમાં મારા વાંધા છે. લક્ષણા વૃત્તિથી "પરમાન દ" એટલે આત્મા—ભગવાન એમ સમજીને તૂટી પડા તો વાંધા નથી.

\* \* \*

સ'તામાં શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહ'સ, શ્રી જ્ઞાનેશ્વર મહરાજ અને પૂ. નારાયણ સ્વામીની કૃપા તા તેમના પર અનહેદ હતી. તેમાં પણ પૂ. નારાયણસ્વામીની કૃપાનું તા પૂછવું જ શું ?

હમણાં પ્રગટ થયેલા " પરમાન દ પત્રા "માં પત્ર ન પારમાં પૂ. ચ'પકભાઈ, પૂ. નારાયણસ્વામી માટે લખે 🗞 :

"એમને ભજન અને ગીતા ઘણાં પ્રિય હતાં. અને એ કાર્ય ક્રમ હું એમની કૃપાથી કરી રહ્યો છું. ખીજીં આપણે શું કરી શકોએ ? એ જ કરાવે છે. મશુરામાં જ્યારે તમારા બાપુજી અને હું ૧૯૪૯માં ગયા હતા.....

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

ત્યારે નારાયણ સ્વામી અમારી સાથે હતા. સ્ટેશન પર વેઇટીંગ રમની બહાર બગીચામાં ખેડા હતા અને મે રહેજ નારાયણને પૂછ્યું હતું કે "મારે શું કરતું ? જીવનમાં કેવી રીતે પ્રભુ પ્રાપ્તિ કરી શકાય?" ત્યારે તેના જવાબમાં મહારાજ હસ્યા હતા અને કહ્યું હતું, "ચિંતા કરનેકી કાઈ જરુરત નહિ હૈ. ભજન બહાત ખૂબ કરના ચાહીએ… ..ભજન ધૂનમે લગ જાઓ. નારાયણ સબ ઠીક કરેગા. નારાયણ સળ દેખતા હૈ. આ અધા નહિ હૈ."

"હું એ પ્રમાણું ચાલવા પ્રયત્ન કરી રહ્યો છું અને એ પ્રયત્નમાં મને સતત કૃપા અને બળ મળા રહ્યા છે. તે અનુભવી રહ્યો છું અને અત્યારે અહીં પણ એ જ એમના ચીંધેલા ભજન–ગીતા કાર્યમાં લાગેલા છું. મારું છવન આ કાર્યમાટે જ નારાયણને સમર્પણ થયેલું છે અને એ છાંડી દઉં તા નુગરા જ કહેવાઉં. ગુરૂમંત્ર પરિત્યાગી રીરવં નરક વજેત્. બસ, ત્યાર પછી મારે એમની સાથે કદા વાતચીત થઈ નથી. છેલ્લા ૧૯૫૧–૧૯૫૨ માં સગુણુરુપે મળેલા તે જ અને ત્યાર પછી મારે માટે છેલ્લા ૧૯૫૬ માં ૯ મી નવેંબર સુધી સગુણુરુપમાં હોવા છતાં નિર્ગુણુરુપમાં બની ગયા હતા. સગુણુનું જવું અને હવે એ દહતા પર મ્હાર લાગી ગઈ છે."

આગળના પત્ર ન'. પર માં પૂ. નારાયણ સ્ત્રામી માટે પૂ. ચંપકલાઈ કહે છે:

"……સવારે (ગીતામાં) નારાયણ આવેલા. કાન્તિભાઇની રૂમમાં ગ્રાનેશ્વરી ગીતા પર બધા સહી કરાવતા. હું પાછળ ઊભેલા હતા. કે કાઇએ મને કહ્યું કે તમારે સહી નથી કરાવવી ? ત્યારે મેં કહ્યું કે જો નારાયણ સહી કરી શકતા હાય તા હદયમાં સહી કરે. બાકી સ્થૂલ સહી તા મારે નથી કરાવવી, અને નારાયણે મારી સામે વેધક દિષ્ટિથી જોયું હતું. તે દશ્ય કેટલું અદ્ભુત હતું ? તે હું અને નારાયણ જાતમાં મોહા કરો માત્રાયણ પછી હતું. પ્રત્યક્ષ અપરાક્ષ રીતે

મળ્યો નથી, પણ એવા ઘણા પ્રસંગા (અનુભવા) થયા હતા. ખહારથી તો હું ઘણીવાર એમને વિષે ભળતી વાતા પણ કરતા, એ તા તમારે કચાં અજાવ્યું છે? તેમાં પણ મારા ભાવ તમે સમજ્યા હશા, એક નારાયણ જ સમજતા હતા. કરતાલ માગેલી ત્યારે આપોઆપ મળી. ત્રાન સાક્ષાત્કારની માગણી એક દિવસ તમારા કાગળ સાથે કાગળ ખીડેલા તેમાં મેં કરેલી. અને જે જે ઇચ્છાએ મેં એમને કહી તે અદશ્ય રીતે એમણે પૂરી કરી. ૧૯૫૩ પછી હું કદી એમને મળ્યા નથી—પ્રત્યક્ષ રીતે, પણ એમના સતત અનુભવ મને થયા છે. ભજન એ જ કરાવે છે. એમણે જ દ્યાનની વાતા શીખવી. ગીતાનું ખાજા દ્યાન મારે માટે સરળ બન્યું."

પરમાન દ સ્વરુપ શ્રી ચ'પકભાઈ તેમના જીવનનું ધ્યેય પત્ર ન'. પર માં જણાવે છેઃ

....... " હવે જીવનના બાકી રહેલા વર્ષો નારાયણની સેવામાં જ ગાળવા એવા નિશ્ચય થઈ ગયા છે. એમની જ કૃપાથી એ નિશ્ચયનું બળ આવ્યું છે અને જીવન સુધી એ જ કૃપા એ નિશ્ચયને નિભાવશે એવા વિશ્વાસ અને ખાત્રી છે. પ્રભુનામના પ્રચાર એ જ જીવનનું લક્ષ્ય છે. એ કરવું અને સાથે બીજાને કરાવવું અને જિલ્લાન Public Domain. Sri Sh Anandamayee Ashram Collection, Varahash

નારાયજીનું કામ, એમના સગુજા ત્યાગ પછી આપજા માટે બાકી રહે છે. એ જ એમની સ્મૃતિ છે. એમની સ્મૃતિ કાયમ રાખવા માટે જ ભક્તાનું કતેલ્ય આ જ બની જાય છે. બીજી બધી સ્મૃતિ નકામી થઈ પડશે; ગામે ગામ, ઘરેઘર, ભજન ફેલાવી દેવું એ જ કર્તલ્ય હવે બાકી રહે છે. અને એ જ એની ખરી સેવા છે. એમ મારું માનવું છે. ''

×

### (४) नाभ सं डीर्तन

નામ સંપ્રીત<sup>°</sup>ન કરવા કેવી રીતે પરમાન દ સ્વરુપ શ્રી ચંપક-ભાઈ પ્ર<sub>ટ</sub>ત્ત થયા તે હવે જોઇએ. '' નારાયણુ જય'તી '' પ્રસ'ગે તેમણે કરેલું પ્રવચન જ તેમને માટે કંઈ કહેશે.

"તમે નારાયણના પરિચય માગા છા. નારાયણના પરિચય કેવી રીતે આપી શકું? સંક્રીત નની અંદર મળી જવું, સંક્રીત નમાં ગૂમ થઈ જવું એ જ નારાયણના પરિચય છે. નારાયણના નામ-સંક્રીત નનું તા પૂછવું શું ? તેમનું સંક્રીત ન એ તા જાણે ગંગાનદીના પ્રચંડ ધસમસતા પ્રવાહ. એક દિવસ પણ જ્યાં એમની સાથે ભજન થયું અને દેહા ધ્યાસ ખતમ."

"એમનો કાઈ પરિચય નથી. કર્યા તેમના જન્મ, કાેચુ તેમના માળાપ, કર્યા રહેતા, એ કશું જણી શકાશું નથી, કાેઈ પૂછે તાે કહે કે નામરમરે એ જ માળાપ. સાચા માળાપ નામસંકીતેન. એમની નાની નાની વાતામાં પણ ઉપદેશ આવી જતાે. તેમણે કદી શિષ્યા બનાવ્યા નથી. મા કાેચુ ? બાપ કાેચુ ? દેશ કયાે ? તે પૂછા તાે તેના જવાબમાં એટલું જ કહે કે એ બધું 'વિક્લ' વિકલના દેશમાં રહું લું ને વિકલ મારા બાપ છે, વિકલ મારી મા છે. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

" નામ સંકીર્ત નથી બધી વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય છે. નામસ્મરણ્યી ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે અને યાેગ સાક્ષાત્કાર પણ નામ સંકીર્ત નથા થઈ જાય છે. ગમે તેવા મૂર્ખ હાય તા યે શું, પણ નામ સંકીત નથા સમાધિ થઈ જાય છે. પૂજ્ય નારાયણે કોઈ દિવસ તત્ત્વન્નાન, વેદાંતની વાત કહી નથી. અનુભવ કરવાની જે વાત છે તે જ તેમણે કહીછે. કાેઈ પણ જીવ નામસંકીત નથી બહુ જ ઝરપથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકે છે. જેણે ભગવાનનાં દર્શન કર્યાં તે યાગી. કેવળ ભગવત્ નામ-સંસ્મરણથી ભગવાનનાં દર્શન થઈ જાય છે. કોઈપણ વસ્તુના ત્યાગ કરવાના નથી, જ્યાં ખેડા હા, ગમે તે ત્યાં, ગમે તે ગામમાં, નામ-સંકીર્તાન કરતા રહેા, ભગવાન મળી જશે. નામ એ જ ગ્રાન છે. નામના પ્રવાહ એવા જળરજસ્ત છે કે ખીછ વસ્તુ ત્યાં રહી શકતી નથી. નામ એ જ ભગવાન છે. જીવને પાતાના સ્વરુપનું ત્યાં ભાન થઈ જાય છે. " હું " કાેેે છું, હું કર્ષ સ્થિતિમાં છું, એ બધું નામ-સંકીર્તાનમાં યાદ આવી જાય છે. આપણા ખાવાયેલા ભગવાન આપણને નામસં કોત નમાં મળી જાય છે ભગવાન હૃદયમાં ખેઠેલા છે. ભગવાનની પ્રાપ્તી હૃદયમાંથી જ થઈ જાય છે.

"સંત સમાગમ તે વિષ્ઠુ સરસ વરતુ છે, પણ સંકીર્તનમાં સંતસમાગમ એ તો કાેઈ અલો કિક ભાવ છે. પહેલાં તો ભગવાન શું છે એ આનંદ સ્થિતિની ખબર નથી હોતી; પણ પછી સંત સાથેના સંકીર્તનમાં આપોઆપ ભગવાન પ્રત્યે ખેંચાણ થાય છે. નદી જેવી રીતે સમુદ્રમાં મળી જાય અને ત્યાંથી પછી પાછી આવી શકતી નથી, તેવી જ રીતે સંતાની સાથેના સંકીર્તનમાં જીવભાવ ખતમ થઈ જાય છે. કેમ કે સંતાના સંકીર્તનમાં વિશેષ પ્રભાવ હોય છે અને ત્યાં અનુભવ થાય છે.

" હું જ્યારે નાના હતા ત્યારે નામસં કીર્તાન અગર ભજન કરાવા-વાળા ઉપર ટીકા કરતા. તે વખતે મારા રુઆળ પણ જખરા અને તાકાન પણુ ઘણાં નાકાઈ કે મહાત્માં સામે તે ત્યારે પ્રસુધી પ્રકાર્ક લેવા હોય છે. પેટ ભરવા માટે આ બધા ભગવાનનું નામ લે છે. એમ કંઈ નામ-સંક્રીત નથી ભગવાન મળવાના હતા ?—એવી કંઈ કંઈ ટીકાઓ કરતા. જેનું ફળ હું આજે પણ ભાગવી રહ્યો છું. એ મારા કર્મના બદલા છે. આજે મારેજ ભજન કરવું પડે છે.

"આમ તા પૂ. નારાયણને ૧૯૩૬ ની સાલથી ઓળખું. પણ તેમની સાથે સંપ્રીત નમાં ખેસવાના અવસર આવ્યા બાર વર્ષ પહેલાં. પૂ. નારાયણ મું બઈમાં આવ્યા. હું ખીજા લાકાને તેમના ભજનમાં માકલતા, પણ હું નહિ જતા. પણ આજે જવું પડ્યું. ખે-ત્રણ કૃટ તેમનાથી દૂર ખેઠા હાેઈશ. ભજન શરુ થયું. ગુરૂ સ્તુતિ થઈ. "વૈષ્ણવ જનતા તેને કહીએ (નરસિંહ)" એ ભજન ગવાયું. પછી કેટલા કલાક ભજન ચાલ્યું અને કચારે ભજન પૂર્' થયું તે માલૂમ ન પડ્યુ. નારાયણની સ્થિતિ તા દારૂડિયા જેવી. ખૂબ નશા કર્યો. આખી દુનિયા કે આખી સલ્તનતનું રાજ્ય આપા તા પણ એવા અનુભવ નથી થઈ શકવાના, ભજનમાં એ ગૂમ થયા અને હું પણ ગૂમ થઇ ગયા. અને પછી તા આનંદ, યાગ, સાક્ષાતકાર-જે કહા તે. તેમને તા ઊંચકીને લઈ જવામાં આવ્યા. મને પ્રછવા લાગ્યા કે શું ઊંઘા છા ? પણ સમાધિમાં કાેણ જવાય દે ?..... ત્યારથી મેં તાકાન છાડી દીધું, મસ્તી છાડી દીધી અને મશ્કરી છાડી દીધી. ત્યારના હું ભજન કરી રહ્યો છું, પણ તે તેમની કૃપાથી. આ ભજને તા મારી સરત બદલી નાખી. "

"મહાત્માના મુખમાંથી ભગવાનનું જે સુમધુર નામ અને સંકીર્તન નીકળે છે તે સીધે સીધું કાનમાંથી હૃદયમાં ઉતરી જાય છે. આપણું સ્વરુપ બદલી નાખે છે. એક દિવસના પણુ મહાત્માની સાથેના સંકીર્તનથી તેનું રટણ હૃદયમાં સ્થિત થઈ જાય છે. ગમે ત્યાં જાઓ પણુ તે ભૂલી શકાનું નથી. તા દરરાજ સંત સાથે ખેસીને ભજન કરા તા પછી પૂછતું શું ? નિત્યના ભજનથી કેટલા આનંદ? તેનું વર્ણન કેવી રીતે થઈ શકે ? આનંદ આવે છે, એટલું પણ કદી હતાં વર્ણન કેવી રીતે થઈ શકે ? આનંદ આવે છે, એટલું પણ કદી

કહી શકાય! એ અવર્ણુનીય આનંદ જીવ જ્યારે સંત સાથેના સત્સંગમાં આવે ત્યારે જ થઈ શકે, તે વિના નહિ. આને જ જ્ઞાન, ભક્તિ, માક્ષ કે નિર્વાણપદ એવું શાસ્ત્રકારાએ નામ આપ્યું છે. નામ સંકીત નથી એ બધું આપાઆપ થઈ જાય છે.

"સંકીત ના માળાય કાેળુ ? ભગવાન. ખધી ઇં દ્રિયામાં જ્યાં આનંદ રેલાય ત્યાં સગુણુ સાક્ષાત્કાર સંકીત નની પ્રાપ્તિ થવી જોઈએ. સંકીત નની પ્રાપ્તિથી નર નારાયણુ થઈ જય છે. છવ, અવરથામાં ખદ્ધ અવરથામાં ભજન કરવું પડે. સંકીત નને ગુરુ બનાવી દો. ગુરુ કવાં મળે ? શું હિમાલયમાં ગુરુ મળે ? સંકીત ન-ગુરુ તો દરેક જગાએ મળે. સંકીત ન પછી સગુણુરૂપે ગુરુ રવય આવે છે. ભજનમાં એમના સગુણું દેહ ચહી જાય છે, નિગુણું દેહ રહી જાય છે...... હજારા વર્ષાથી સંકીત ન હજ પણ ચાલે છે. સંકીત નના જન્મ કવારે ? તા માલૂમ પડે છે કે તેના જન્મ નથી, એ અજર, અમર, નિર તર, અજન્મા છે.

"મારાં "ગિરિધર ગિરિધર" કરતી કરતી ભગવાનમાં સમાઈ ગઈ. કૃષ્ણુ કૃષ્ણુ કરતાં મીરાં કૃષ્ણુ બની ગઈ. તુકારામ ભજન કરતાં કરતાં "તુકા ઝાલા પાંડુર'ગ". ચૈતન્ય મહાપ્રભુ "હરિ બાલ હરિ બાલ, હરિ હરિ બાલ, મુકુ'દ માધવ ગાર્વિદ બાલ." કરતા કરતા જગન્ના- થજમાં એકરુપ થઈ ગયા.

"વેદાન્તની ભાષામાં જેને 'સમાધિ' કહે છે, ભક્તિમાં જેને 'મૃદુપ' થવાનું કહે છે, પ'ડિતો જેને 'ઉન્મની સ્થિતિ' કહે છે. તે સ્થિતિ સ'કોત'નથી આવી જાય છે. વાતચીત કરવાથી શું વળે? તે સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરા. શ્રીરામકૃષ્ણ પરમહ'સ કહેતા કે દૂધની વાત કરવાથી શું વળે? દૂધ પીને જીઓ.

"બાર વર્ષ પહેલાં જે સંકીર્તાન ઘૂસી ગયું તે સંકીર્તાન જ મંત્ર બની ગયું. સંકીર્તાનની બધી ધૂના તે મંત્ર છે. કાનમાં હવે કયા CCO. In Public Bomain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi મ'ત્ર માંગવાના રહ્યો! 'હરે રામ હરે રામ, રામ રામ હરે, હરે, હરે કૃષ્ણુ, હરે કૃષ્ણુ, કૃષ્ણુ કૃષ્ણુ હરે હરે.' તેમ જ 'ૐ નારાયણુ નારાયણુ જય ગાવિંદ હરે, ૐ નારાયણુ નારાયણુ જય ગાપાલ હરે,' ની ધૂના એ બધાં મ'ત્રા છે. જે કાઈ કરશે તેને અવશ્ય કૃળ મલશે. મારા જેવા અવગુણી તાકાનીએ નામસ કીર્તાનથી અનુભવ કર્યો. હવે ખબર પડી કે સંકીર્તાન શું છે. ત્યાં સુધી તા તુલસીદાસનું રામાયણુ જે કહે છે કે ઉલટ નામ જપત જગ જાના એ પણ સમજાતું નહાતું. રામાયણુમાં નામના મહિમાનું જે વર્ણુ ન તુલસીદાસજીએ કર્યું છે તે તો જયારે અનુભવ થાય છે ત્યારે જ ખબર પડે છે કે એ વર્ણુ ન અનુભવ આગળ સાધારણ જ લાગે છે. કારણ, અનુભવનું વર્ણુ ન કાઈ કેટલું કરી શકે! એ વર્ણુ નના વિષય જ નથી રામાયણુ – તેના સાર તેના અનુભવ કચારે થાય ? વાર વાર રામાયણુને વાંચવાથી આનંદ નહિ આવે, પણ રામાયણુ જે કહે છે તે કરો તો આનંદ આવશે. રામાયણુ કહે છે કે સંકીર્તાન કરો. સંકીર્ત્વથી જીવ શિવ બને છે.

"ધૂન યાગ એ જ નારાયણની જય'તી છે. તેમની જય'તી એ જ સંક્રીત'ન. સંક્રીત'ન એ જ તેમની જય'તી. એ જ સંક્રીત'ન કરાવે છે. નાની માટી હરેક ખાખતાનું ધ્યાન તે રાખે છે, તા સંક્રીત'ન

ते। ते ज अशवे ने ! "

\*

## (પ) સંત દશીન

"શું આપણે સંતની સેવા કરીએ છીએ ? ખરી સેવા તો સંતો કરી રહ્યા છે. સંતને ખવડાવવું –પીવડાવવું એ તેમની સેવા નથી. તેમના પગ દળાવવા એ તેમની સેવા નથી. સ્વરૂપને યાદ અપાવનાર, "હું કાશુ છું" તેનું જ્ઞાન આપનાર સંત જ ખરી સેવા કરી રહ્યા CCB !! ક્રમ્યુંક સ્થિમાં મા ક્રમાં માને જે ક્રમાં સ્થાન હોયા કરી રહ્યા હે. સંતા જ ખરી સેવા કરી શકે છે—અને કરી રહ્યા છે. સંતાને ખાવાનું આપીએ છીએ, પીવાનું આપીએ છીએ તે તો જેમનું જે છે તે તેમને અધ્ય રૂપે આપીએ છીએ. બહાર ઝળહળતા સૂર્ય પ્રકાશી રહ્યો છે, તેની આરતી આપણે શું નથી ઉતારતા ? શું સૂર્ય ને ઝળહળિત કરવા માટે આપણે આરતી ઉતારી છીએ! આપણી આરતીનું મૂલ્ય કેટલું ? આપણી આરતીના પ્રકાશ કેટલા ? સમુદ્ર અને અફાટ વિશાલ જલઉદધિને આપણે તેનાં જ જલ વડે એ જિલ અપ છું કરીએ છીએ. શું સાગરને આપણી એક અ જિલિના તોટા હતા ? સાગરને શું એક અ જિલિના કમીના હતા ? માની સેવા નાનું બાળ શું કરવાનું હતું! મા જ બચ્ચાની સેવા કરી રહી છે. સંતાની જે સેવા છે તે તા આત્મિક સેવા છે. આપણી તા સેવા જ નથી, છતાં જો કંઈ નામ આપનું હોય તા તે ઐહિક સેવા છે.

"સંતના સમાગમ પછી, સંતના દર્શન પછી અને સંતના સાક્ષાત્કાર પછી ભગવાનના દર્શનો પણ ભાવ નથી રહેતા. ભગવાન દર્શન આપવા આવે તો તેની પાસે શું માગવું ? માગવું છે જરૂર તેની પાસે, પણ માગવું શું ? તેની પાસે, શું ધન માંગવાનું હાય! ગાડી, માટર અને વૈભવ માંગવાના હાય! જે માગવાનું છે તે તો કાઈ જીદી જ વસ્તુ છે. ત્યારે આ સમજણ સંતના દર્શનથી આવે છે. સંતના દર્શન પછી દઢિવિધાસ આવી જય છે. મારે હવે હિમાલય જવાની જરૂર છે! ગુરૂ એટલે સંત. ગુરૂ એટલે ભગવાન. પછી વળી ભગવાનના દર્શનનો કયો ભાવ રહેવાના! સંત–દર્શન પછી ભગવાનનાં દર્શન પહેલાં અને પછી સંતનાં દર્શન એમ થતું નથી. સંત અને ભગવાનમાં કંઈ ભેદ નથી. સંતના દર્શન પછી વળી ખીજો ભગવાન કેવા મળવાનાં હતા?

"સંત નહિ મળ્યા તા સમજવું કે પ્રેમમાં કંઇક ખામી છે. સંત-દર્શન નથી થયું તા સમજવું કે પ્રેમમાં કર્યાંક ળાધા છે. સંતના મિલન પછી હવે ક્યું પુસ્તક વાંચવાનું! સંતના દર્શન પછા CCO. In Public Domain. Sri Sh Ahandamayee Ashram Collection, Varanasi પુરતક ખ'ધ થઈ જાય છે. પુસ્તક વાંચતા વાચતા જ ખ'ધ થઈ જાય છે આગળ વાંચી શકાતું નથી, કારણ કે સ'ત સામે આવીને ઊભો રહી જાય છે તે તા હૃદયમાં ખેસી ગયા છે તે!

\* \* \*

પૂ. નારાયણ જય'તી પ્રસંગે આપેલા પૂ. ચ'પકભાઈના પ્રવચનમાં મુખ્ય બે મુદ્દા નીકળે છે. એક તા નામસ'કીત'ન અને તેના મહિમાં; બીજી સ'તાની પિછાન અને તેમનું માહાત્મ્ય હવે ત્રીજો મુદ્દો જે છે તે તેમના પરની સ'તાની કૃપા.

\* \*

## (६) संत-कृपा

"કહે છે કે શિલ્પીની પાસે એ કળા છે કે તે પથ્થરને પથ્થર રહેવા દેતા નથી. તેના હાથમાં આવતા પથ્થર પણ મૂર્તિ ખની જાય છે. શિલ્પીની એ કુશળતા છે, શિલ્પીની એ કારીગરી છે. હું શિલ્પીના હાથમાં ગયા. હું એક રખડેલ ટિખળા છાકરા, ગમે તેવા તાકાની, પણ ટિશિલ્પીના હાથમાં જઇ પડ્યા. શિલ્પી તા મૂર્તિ ખનાવીને જ છાડે ને!" co. in Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

"૧૯૫૦ માં મને એ ભાવ આવ્યો કે ગીતાના શ્લાેક પણ આપણને ખાલતાં કેમ ન આવડે! જેમકે "યા નિશા સર્વ ભૂતાનાં ….." વગેરે વગેરે……ત્યારે તેના અર્થ તા કચાંથા સમજ્ય? જ્ઞાનીયા કહે છે કે સંકલ્પ વિકલ્પ નહી કરા, પણ મને તા સંકલ્પ —િવચાર થતા હતા. ગીતાનું હાર્દ શું? એ મારે સમજવું હતું. ગીતામાં શ્રીકૃષ્ણે અર્જુનને શું કહ્યું તેના મર્મ મારે સમજવા હતા, તેનું મૂળ મારે પકડવું હતું. પણ એ સમજય કચાંથી? ..

" આળ દીમાં હું ગયા. જ્ઞાનેશ્વર મહારાજની સમાધિ પાસે ઊભા રહ્યો. સ કલ્પ થયા કે સ રકૃત કેવી રીતે શીખવું. હુ તાે બીજી અ ગ્રજીમાં પણ 'ફેઇલ.' ત્યાં પાંચ પચાસ ઘર છે ને માટુ વિશાળ મંદિર છે. અનુભવ થયા ત્યારે મ લૂમ પડ્યું કે એ જગા તા સિદ્ધ જગા છે." અને એ ગુરુ સાક્ષાત- જીવ'ત છે. બજારમાં હું ઘૂમતાે હતાે ત્યાં જ્ઞાનેશ્વર મહારાજના ફેાટા જેવેયા. નીચે લખ્યું હતું –' યત્કૃપા લવ માત્રેજી મહિષા વેદ પારગ:' પણ આ સંસ્કૃતના અર્થ કાને સમજાય! એક મરાઠી સદ્દગૃહસ્થને પૂછ્યું. તેમાર્થે સમજાવ્યું કે કાેઈ પણ પાડા મૂર્ખ ગમે તેવા પણ તારી (ભગવાનની) કૃપાથી વેદ ખાલતા થઈ જાય છે. પાડા તે ભેંસના પતિ અથવા તા પુત્ર. તે પણ વેદ ખાલે! એવડા માટા સ'ત ગ્રાનેશ્વર મહારાજ એવી રીતે જોત જોતામાં જ્ઞાન આપી દે અને માલૂમ પણું પંડે નહિ! મને વિચાર થયા કે કે હું પાડાથી તા કંઇક ઠીક છુ<sup>.</sup>! હું મનુષ્ય યાેનિમાં અને કંઈ પણ ज्ञान નહિ? ज्ञानेश्वर મહારાજની સમાધિ એ પથ્થરની સમાધિ નથી. એ જીવ'ત સમાધિ છે. એ સમાધિ તાે જીવ'ત છે. ચાલાે, પ્રયત્ન તાે કરીએ ! ગીતા આવડે તાે કહેવું કે સંત માટા! શ્લાેક ખાલ્યાે..... ન આવડે... ં આ શું ?....આ ગ્રાન તા થઈ જવું જોઈએ. આળ દીથી પાછા કુર્યો. ગીતા લીધી. શ્લોકા જોયા. અને.....એ જોતાં જ શ્લાકના અર્થ સમજાઈ જતા હતા. દસ--૫ દર શ્લાક એક સાથે જ કંડેસ્થ થવા લાગ્યા. શ્લોકોના અર્થ અને ભાવ સમજાઈ જવા લાગ્યો. CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

શ્લોકાનું હાઈ સમજાઈ જવા લાગ્યું. ત્રાનેશ્વર મહરાજને આકસા વર્ષ થઈ ગયા.....પણ મને એમનું દર્શન થયું. નારાયણ અને ત્રાનેશ્વર એક જ છે."

"નારાયણ સ્વામી અને ભગવાન જુદા છે, એ ભાવ ત્રાન થતાં નીકળા ગયા. ગુરૂ અને ભગવાનમાં જે ભેદ જોતા હતા એ ભેદ નીકળા ગયા. ગુરૂદર્શન થઈ ગયું. ગુરૂદર્શન એ જ ભગવાનનું દર્શન. ગુરૂદર્શન એ જ સ્વરુપ દર્શન. કશું વાંચવું નહિ પડયું. સહજ ભાવ થઈ ગયા. સહજ સમાધિમાં સ્વયંભૂ આપાઆપ ગીતાના અર્થ નીકળવા લાગ્યા. ઈન્સાનની તાકાત કેટલી! વધારેમાં વધારે એક કલાક ખાલી શકે. મેં કહ્યું કે ગુરૂકૃપા જ્યાં થઈ ત્યાં એક કલાક શું કે ચાર—પાંચ કલાક શું…દશ કલાક પ્રવચન થઈ શકે. રસિકલાલ માસ્તર પૂછતા કે જે આંખા આત્માની શક્તિથી જોઈ શકે તે આંખા ભગવાનને કેવી રીતે જોઈ શકે! મેં કહ્યું ભગવાનને જોઇ શકે, જરૂર જોઈ શકે; કેમ ન જોઈ શકે! પણ તે ગુરૂકૃપાથી. ગુરૂકૃપાથી શું નથી થઈ શકતું. આ તા ત્રાનેશ્વર Collection, Varanasi

મહારાજની વાત હતી. ત્રાનેશ્વર મહારાજની કૃપા થઈ ગઈ, ગુરકૃપાથી પાડા પણ બાલવા લાગ્યા એ જ્ઞાનેશ્વર મહારાજની વાત સા ટકા સાચી છે એમ નહિ પણ એકસા એક ટકા સાચી, અરે નહિ, ખસા ટકા એ વાત સાચી છે. એમની કુપાથી તાે પ્રવચન થાય છે. હું જો પ્રવચન કરવા ખેસું તા તે નહિ થાય. એમની કૃપાથી જે ક'ઈ ખાલાય તે સમાધિ ભાષા; શાસ્ત્રાની ભાષા. ભગવાનમાં લીન થઇને જે કંઈ બાલાય તે બધાં શાસ્ત્રો. ગુરુકૃપાથી ગીતાના અર્થના મમે સમજ જવાય. એક જ શ્લાક 'મામેક' શરણ વજ 'માં બધું સમજ જવાય. મનસુર કહે છે, 'પકડ દસ્ત તુ' ફિરાશ્તા'કા, ગુલામ ઉનકા કહાતા જા' તે તદ્દન સત્ય છે. કાઈ સંતના પગ પકડી લાે. એ જ બધું ખતાવી દેશે. શાસ્ત્રો વાંચીને શું કરશા ? ત્રાનેશ્વર મહા-રાજ તા કહે છે કે ભગવાનને પ્રાપ્ત કરવા માટે જેટલું સાધન કરા તેટલું ઓછું છે. મારા પણ એ જ અનુભવ છે કે સાધનના ખધાં દાેરડાં ત્યાં ટ્રુંકા પદ્માં છે. વીસ વર્ષ હિમાલયમાં તપસ્યા કરા તા મ...રી ..ગ...યા. ક'ઈ વળવાનું નથી. અનેક કષ્ટા વેઠા તા પણ કશું વળશે નહિ. ગ્રાનેશ્વર મહારાજ કહે છે કે જે વાત છે ते ते। इ'ध ज़ुदी क छे, अवने। के आन'द छे ते ते। इ'धी लहा क छे. †

ત્રાનેશ્વર મહારાજના ગુરુ તેમના માટાભાઇ નિવૃત્તિનાથ. ગુરુકૃપાથી તેમના શખ્દા કાનદ્વારા સીધા હૃદયમાં ખેસી જતાં. કાઇને સાધન કરવું પડયું નહિ. સાંભળતાં વેંત જ ત્યાં ખેડેલાં ભધાંને ત્રાન થઈ ગયું. શ્રુતિત્રાનથી તેમને ત્રાન થઈ ગયું. તમારે ખસ ખેસવાનું જ છે, કશું કરવાનું નથી શબ્દ હૃદયમાં ખેસી જશે અને તે 'ક'ઇક' કરી નાંખશે. રવીવારે ભજન થાય તા ખીજા વિચારે છે કે એમને થાક લાગે છે તા મને થાક કેમ નથી લાગતા ? થાક લાગવાનું કારણ અહેલાવ છે.

<sup>†</sup> વધુ માટે "પરમાન દ પત્રા" નું નિત્રેદન તાઓ. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

હું ભજન કરું છું એ ભાવ છે, એ ભાવ કાઢી નાખા. દાનિશ્વરની મહાન શક્તિ જ આ ભજન કરાવી રહી છે. તે કહે છે ''તું પાતે તે જ છે.'' સ'ત જ્યારે કાનમાં આવી વાત કહી દે ત્યારે તે સીધેસીધી હદયમાં ઊતરી જાય છે.

"ગૈનીનાથ પછી નિવૃત્તિનાથ અને નિવૃત્તિનાથમાંથી શાનેશ્વર. એક પછી એક શાનની દીપમાળા પ્રગટી રહી છે. એક દિપક બીજને જલાવે છે, બીજો ત્રીજાને પ્રગટાવે છે. સળગેલી એક અગરબત્તી બીજીને સળગાવે છે, બીજી ત્રીજીને ઝગાવે છે. સળગેલી એક અગર-બત્તીમાંથી તમારી અગરબત્તી સળગાવી લાે. એક દિવા પ્રગટી રહ્યો છે તેમાંથી તમારા દિપક પ્રગટાવી લાે."

# (૭) પરમ ભક્ત ઈન્દુબેનના અનુભવમાંથી થાેડું ક

×

" આજ લગી આખું જીવન મેં જીવનસાગરના તટ પર છી લાં વીષ્યુવામાં કાઢયું. પણ સદ્યુરુંની કૃપાથી મરજીવા બનીને ડૂબકી મારીને જોયું તા માતી મળતાં હાય તેમ લાગ્યું.

 આપની. '' તે રીતે સર્વ'ત્ર અને સદાકાળ મને 'પરમાન દનું' જ દર્શન થવા લાગ્યું.

> હરિ મારા હૃદયે રહેજો પ્રભુ મારી પાસમાં રહેજો જો જો ન્યારા ન થાતાં રે તે દિનના વિશ્વાસ છે.

#### હજી ચે મને એ દિવસ યાદ છે.....

પ'ઢરપુરનું એ વિશાળ મ'દિર. સાક્ષાત્ વિઠાળાની મૂર્તિ. ભજન ત્રજ્-ચાર કલાક ચાલ્યું હશે. વિકૃલની ધૂન:—"જય જય વિકૃલ, જય જય વિકૃલ." એ ધૂનમાં ખહુ મઝા પડી. ખહુ જ આન'દ થયો. એ ધૂનમાં હું ગૂમ થઇ. આખા દિવસ અને આખા રાત. ખસ, આ એક સ્મરજુમાં જ પસાર થઇ ગયાં. વિઠાળાની મૂર્તિમાં મને 'પરમાન'દ'નું દર્શન થયું. જયાં જયાં સવ'ત્ર જોઉં ત્યાં એમનું જ દર્શન થયું. આંખમાંથી આંસુની ધાર ચાલી જતી હતી; હદયમાં ક'ઇક અવર્જુનીય આન'દ ઉભરાતા હતા. "સદ્યુરુ છે ભગવાન, એ દઢતા કરી દે"—આપણે જે ભજનમાં ગાઈએ છીએ તેની પ્રતિતી હવે થઈ ગઈ કે સદ્યુરુ એ ભગવાન જ છે.

### હજી ये ते भूसातुं नथी...

પ ઢરપુરથી અમે આવ્યા દેહુમાં. દેહુ એ સંત તુકારામનું ગામ. દેહુના વિકૃક્ષરુકમાઈના મ દિરમાં તે મૂર્તિ પાસે આખી રાત ભજન થયું. બસ, એક જ ભાવ. " દયાવ ત તુમી કીતી " અને તેમાં ને તેમાં આખી રાત પસાર થઈ ગઈ. હૃદયમાં અને સર્વત્ર આનં દ આનં દ વ્યાપી ગયો. પ ઢરપુરમાં ભજન વખતે જે સ્થિતિ હતી તે અહીં પણ થઈ. વિકાળાનું દર્શન—વિકાળામાં 'પરમાન દ'નું દર્શન…

.....એ અનુભવ દશ—અગીયાર દિવસ સુધી સતત ચાલુ રહ્યો. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi હદયમાં મ્હાેર છપાઈ ગઈ છે કે સાક્ષાત એ તાે ભગવાન જ છે. દઢ વિશ્વાસ થઈ ગયાે છે કે એ ભગવાન જ છે. સર્વત્ર એ '' પરમા-ન'દ '' જ પ્રસરી ગયાે છે તેનાે અનુભવ થયાે.

#### જ્યાતિ દર્શન.....

પ્રકાશ, પ્રકાશ, પ્રકાશ પરમાન દ સાથે પંઢરપુરથી આવ્યા પછી ખસ ચારે બાજી જ્યાતિના જ ભાસ થાય છે.

જ્યાતિ, જ્યાતિ, જ્યાતિ. કૃષ્ણ, રામ, શિવ બધું જ પરમાન દમાં જે ધરાવવું હાય તે ધરાવી શકાય છે.

એક વખત અધિરીમાં નિશાળ આગળથા અમે પસાર થતા હતાં ત્યાં અચાનક મે' જોરથી અવાજ સાંભળ્યો, "ઇન્દુએન, ઇન્દુએન." અવાજ પરમાન દેના સ્પષ્ટ હતા. પાછળ જોયું તા કાઈ જ નહાતું. તે સમયે પરમાન દ સિક દરાખાદ હતા. આમ સર્વત્ર ભાસ થતા.

ભજનના આગ્રહ પગ અજળ રીતે થતા. ભજનમાં જો ન જવાયું તા જ્યારે હું નિદ્રામાં હાઉં ત્યારે ક્રાઈ હાથથી માથામાં, ખરદામાં, ખભામાં મારે ને પરાણે ભજન કરાવે. કહેવાનું તા ઘણું જ છે, પણ હમણાં તા બસ……

"મારા મન મધુવનમાં વસીને જેણે નિજસ્વરુપમાં રહેલા જયાતિનું દર્શન કરાવ્યું તેને હું કેમ છાડી શકું! પ્રેમની મુરલી વગાડીને જેણે 'પરમાન દ'માં મને ડૂળાડી દીધી તેને હું કેમ ભૂલી શકું!

" પરમાન દરસની પ્યાલી જેમણે ઘૂંટડે ઘૂંટડે પાઇને મને ઘેલી ખનાવી તેવા ' પરમાન દ' ની મીઠી મૂરતમાં શ્રદ્ધા અને વિશ્વાસ એવા દઢ થઇ ગયા છે કે ભવ ખન્ધનમાં અટવાઈ પડેલા આ જવ પ્રાણ-

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

88

વિલીન થતાં 'પરમાન'દ 'માં મળી જશે અને ત્યાં પછી એમ કહેનારું પણ ક્રાઈ નહિ રહે:

> "મુજ દેહ દિવાલ ખડી ખીચમાં "અટવાઈ ગયાં પ્રભુ…….. તું. અ. તે. હું."

ગુરુપૂર્ણિ'મા ૮-૭-૧૯૬૦ **મુ'બ**ઇ. — નડવરલાલ સામચંદ વૈદ્ય <sup>ખી.</sup> એ.

## ગુરુ–વંદના

ભવસાગર–તારણ કારણ હે, રવિન દન–અંધન–ખંડન હે; શરણાગત કિંકર ભીતમને, ગુરુદેવ દયા કર દીનજને.

હૂદિક દર–તામસ–ભાસ્કર હે, તુમી વિષ્ણુ, પ્રજાપતિ, શંકર હે; પરખ્રદ્દા પરાત્પર વેદ ભણે, ગુરુદેવ દયા કર દીનજને.

મનવારષ્યુ–શાસન–અંકુશ હે, નરત્રાષ્યુતરે તુમિ ચાક્ષુષ હે; ગુણુગાન–પરાયષ્યુ દેવગણે! ગુરુદેવ દયા કર દીનજને.

કુલ-કુ'ડલિની-ઘુમભંજક હે, હૃદિ-ગ્રંથિ-વિદારણ કારક હે; મમ માનસ ચંચલ રાત્રિ દિને, રિપુક્ષુદન મંગલનાયક હે, સુખશાંતિ-વરાપ્રય-દાયક હે; ત્રય તાપ હરે તવ નામ ગુણે, ગુરુદેવ દયા કર દીનજને.

અભિમાન-પ્રભાવ-વિમર્દ ક હે, ગતિહીન-જને તુમિ રક્ષક હે; ચિત્ત શંકિત વંચિત ભક્તિ ધને, ગુરુદેવ દયા કર દીનજને.

તવ નામ સદાશુભ સાધક હે, પતિતાધમ માનવ પાવક હે; મહિમા તવ ગાચર શુદ્ધ મને, ગુરુદેવ દયાકર દીનજને.

જય સદ્ગુરુ ઇશ્વર પ્રાયક હૈ, ભવરાગ-વિકાર-વિનાશક હૈ; મન ચેન રહે તવ શ્રીચરણે, ગુરુદેવ દયા કર દીનજને.

\* \*

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS





નારાયણ જયંતિ પ્રસંગે પ્રવચન કરતા

પૂ. ચંપકભાઇ CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

# પરમાનંદ વાર્તાલાપ

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

9

#### 1

ભાજનના સમય થઈ ગયા છે. બધાં એક પછી એક આવીને ખેસી ગયાં છે. ભજનને બદલે આજે વાતચીત શરૂ થઈ ગઈ છે. શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપ આન દ વહાવી રહ્યા છે. વાતચીતના વિષય પુરાણા છે, શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપ મ દમ દ હાસ્ય કરતાં શરૂ કરે છે:

'પુરાણા અઢાર છે. ભાગવત પુરાણ છે, રામાયણ અને મહા-ભારતને ઇ તિહાસ કહેવાય છે. ગીતાને આપણે શ્રુતિને સ્થાને ગણીએ તેા ગણી શકાય. પુરાણા કરતાં તા શ્રુતિનું સ્થાન ઊંચું જ છે. મુસલમાન ધર્મમાં પણ શ્રુતિ છે ને પુરાણ બન્ને છે. શરિયત અને કુરાન એ શ્રુતિ છે, હદિસ એ પુરાણ છે, તેઓ કુરાનને એટલે કે શ્રુતિને વધારે મહત્ત્વ આપે છે. સુક્રીઓ એટલે કે ગ્રાનીઓ ખાસ કરીને શરિયતને મહત્ત્વ આપે છે. '

પુરાષ્ટ્રને એા હું મહત્ત્વ મળે છે એમ સમજીને એક વ્યક્તિને શ'કા થઈ ને તેણે પ્રશ્ન પૂછ્યા :

' ઇતિહાસમાં ક્રલ્પનાના ર'ગા હાય, પુરાણામાં ક'ઈ એવું હાય ? પુરાણા તા સાચાં જ ને ! તેમાં તા અવતારી પુરુષાની વાતા આવે છે. " CCB. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi 'રામ, કૃષ્ણ, વગેરે અવતારી પુરુષોની વાતા છે, કેમ?' શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપે સામે પ્રશ્ન કર્યો.

' હ। છ, એ અવતારानी જ. '

શ્રી પરમાનંદ સ્વરૂપે હવે 'અવતારવાદ' વિષે સ્પષ્ટતા કરતાં કહ્યું:

"કાઈ અવતાર થયા નથી. અવતાર વળી શું ? અવતાર થયા છે એમ જો કહેશું તા કહેવું પડશે કે આપણે બધા અવતાર છીએ. અને જો અવતા નથી થયા, તા કાઈ અવતાર નથી થયા."

અવતારમાં જ માનનાર-પૂછનારને જરા વિચાર થઈ પડે છે ને એ અધવચ્ચે જ બાલી ઊઠે છે:

" એટલે શું ? શું કાઈ અવતાર જ નથી થયા ? "

"ના, કાઈ અવતાર નથી થયા. અવતારવાદનું જો આમ કહેતાં ખ'ડન થતું હાય તા તે ખ'ડન 'હું' (આત્મા) કરું છું. અવતાર-વાદની પ્રણાલિકાનું હું ખ'ડન કરું છું, ત્યાં (એટલે કે આત્મભાવમાં) કાઈ અવતાર થયા નથી. જીવભાવમાં જ આ અવતારની વાત છે."

' પણ, ગીતામાં કહ્યું' છે તે કે '

"यदा यदा हि धर्मस्य...तदातमानं सृजाम्यहम्" — प्रश्न पूछनार गीताना योथा अध्यायना सात आठ १ थे। इमां अवतारवाहनं समर्थन शोधे छे.

'ગીનામાં શું લખાયું છે ? હું કહું હું તેમ જ હશે. ' શ્રી પરમાન'દ સ્વરૂપે અહીં પોતે ભકતજનાને ઉદ્દેશીને આપેલ ગીતા-પ્રવચનાની વાત કરી. તરત જ શ્રી न એ ઊભા થઇ ને ગીતાપ્રવચનાની ફાઇલ ઉઘાડી અને અધ્યાય ચાથાની શ્લોક દ. હ. ૮. ઉપરની ટીકા વાંચવી શરૂ કરી.

આત્મત્રાની પુરુષ ક્રી વાર જન્મે પણ ખરા. તેઓ અજર-અમર છે. ભગવાનને માયા વશમાં છે પ્રકૃતિ ઉપર તેમના કાખૂ છે, CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

ગમે ત્યારે એ શરીર ધારણ કરી શકે. ભગવાન કહે છે કે હું ગમે ત્યારે જન્મ લઉં. આ સાંભળીને અજુ ન એટલે કે જીવ ગુંચવાયા. જીવને વાસના વડે જ જન્મ લેવાના છે. જે અજ્ઞાની નથી તે જ સ્વયં, આત્મા, છે. પોતાની ઇચ્છાથી જ દરેકને જન્મ લેવાના છે. પાતાની ઇચ્છાથી જ સગુણ ખનીને જગતમાં વિચરે છે. કાઈ કર્મા મને ળાંધતાં નથી. હું કમ ને આધીન છું તેમ જે સમજે તે અજ્ઞાની છે. તે માટે જ આ બધી પારાયણ માંડી છે. તને બ્રાંતિ થઈ છે. ભ્રાંતિનું નામ જ જગત. મારા વાસ્તવિક જન્મ જ નથી. મારી પ્રકૃતિના આધારે લોકોને લાગે છે કે હું જન્મુ છું, બાકી હું તો જન્મમૃત્યરહિત धुं. ज्ञानीने જन्मभर्श्ना प्रश्न थता જ नथी, तेने अवतारना प्रश्न થતા જ નથી. અજ્ઞાનીને માટે અવતાર છે. જવભાવમાં જ ે રામ, કૃષ્ણ, શિવ આદિ અવતારા છે, જ્ઞાનની દબ્ટિમાં કાેઇ અવતાર નથી. આ દુલભ જ્ઞાન તને સહજભાવમાં પ્રાપ્ત થાય છે— કારણ કે તું યાગી નથી, તપસ્વી નથી પણ પ્રેમી છે માટે તને, હે અર્જુન, બધું સ્પષ્ટ કહી દેવું પડે છે, બધું ખુલ્લું કહી દેવું પડે છે -સ્ત્રી પુરુષના સંબંધની જેમ બધું યે ૨૫૬૮. તારા ને મારા આત્મિક પ્રેમ છે. ત્યાં કશું છુપું રહી શકે નહિ, યાગ કરવાથી હું કાંઇ મળતા નથી. મારા ઉપર જેને પ્રેમ થાય તેને માટે આ ગ્રાન સુલભા છે, ખીજાને નહીં. યાંગ કરવાથી એટલે હક્યાગથી હું નથી મળતા, પણ પ્રેમથી હું છતાઉં છું.

બ્રાન્તિને લઈને આ જગત છે એ બ્રાન્તિને કાઢવા આ દ્યાનયોગ તને કહું છું. નાટકકંપનીમાં માલિક પાતે પણ કાઈ-વાર પાઠ ભજવે છે. કંપની દેવાળુ કાઢે તેવું થાય ત્યાં પ્રેક્ષકવૃન્દને 'ખુશ કરીને કંપની ચાલુ રાખવા, જગતને 'ખુશ કરવા માટે, હું પણ નટ અનીને નાચું છું. હું નિરાકાર નિગુણે સગુણરૂપે નાચું છું. શેઠ દિવસમાં થાડા સમય દુકાને આવી જય, બાકી શેઠની હાજરી ન હોય તા પણ શેઠની CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

દુકાન તા ચાલે જ ને ? દુકાન એટલે જગત. જ્યારે જ્યારે આ નાટકક'પની (જગત) ખ'ધ થવાની વકી હાેય ત્યારે હું લીલા કરવા માટે જન્મ લઉં છું, કામ કરું છું પણ કર્માંધીન નહિ. ગ્રાની માણસા સ'સારનાં ળધાં કર્મા કરે છે.

ભગવાન અહીં ત્રાની પુરુષની અવસ્થાનું વર્ણન કરે છે. ત્રાનીને મન કૃંસી અને સિંહાસન બન્ને સરખાં છે, કંપની કૃડચામાં જય તેને સહર કરવા હું અવારનવાર કામ કરી જાઉં છું, એટલે કે અવારનવાર જન્મ લઈ લઉં છું. અત્રાનીને લાગે કે જન્મ લીધા પણુ તેવું નથી જ્ઞાનના કદી નાશ થતા નથી. હિન્દુસ્તાનની દશા જુઓ. ગાંધીજી આ કંપની સહર કરી ગયા. તે જ અવતાર, વાસ્તવિક રીતે એ મારા જ અવતાર છે. તારા જેવા લકતોને સમજવવા હું સગુણુરૂપે પ્રગટ થઇ જાઉં છું. પ્રેમ એ મારા જ યા અટલે ભક્ત માટે એ માગુણ રૂપ છે. પ્રેમ દુર્લં લસ્તુ છે. તે સહજ થયા એટલે હું લાચાર. નાનું છોકરું બાપાનું ધાતિયું પકડીને ખલે બેસવા માગે તા પણુ બાપ ના ન પાડે. બાપ છોકરાને ધક્કો મારી શકતા નથી. આવી લાચારી થઈ જય છે. પ્રેમ થઈ જવા જોઇએ. પ્રેમથી બધી વસ્તુ સુલમ બને છે. અહીં લગવાન પીગળી ગયા છે. બાપ બાળકને, કૃષ્ણ અર્જુનને સમજવે છે.

સાધુ પુરુષના રક્ષણ માટે અને દુષ્ટાના વિનાશ માટે હું જન્મ લઉં છું. ભકતો જ્યારે દુ:ખી થાય છે, તેમનાથી આચરર્ણ થઈ શકતું નથી, ત્યારે તે જ્ઞાન પ્રગટાવવા હું પ્રગટ થાઉં છું. એ જ્ઞાનના અજવાળામાં હું પ્રકાશિત થાઉં છું. અજ્ઞાન અવસ્થામાં લાકોને લાગે કે ભગવાન નહાતા, અને હવે જન્મ લીધા–આ જ્ઞાન પ્રગટ કરવા માટે હું જન્મ લઉં છું. જવભાવ વધે ત્યારે શિવભાવ પ્રગટ કરવા માટે હું જન્મ લઉં છું, બાકી તા હું સચ્ચિદાન દ, CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi નિરાકાર, પરમાન દ સ્ત્રરૂપ. તે સ્થિતિમાં તો કરક પડતો જ નથી.\* ગંગાનું પાણી, કાેઈ જગાએ બરક રૂપ તો બીજે પાણી રૂપ-બરક તે સગુણુરૂપ. ગ્રાનીને કાેઈ જન્મમરણ નથી. ધર્મ-અધર્મ ચાેરશાહુકાર વગેરે કાેઈ ગ્રાનીની દિષ્ટમાં નથી, હું જ કંસ બનું છું, હું જ કૃષ્ણ બનું છું અને લીલા કરું છું બહુ કમાઉં છું, બહુ ઉડાવું છું; આ મારી લીલા, આ મારા આનંદ; એટલા માટે જ હું જન્મ લઉં છું. ગ્રાનીને લીલામાં પણ આનંદ છે. આ સ્થિતિ ચાતરક ફેલાય ને આ સ્થિતિ ચાલુ રહે તે માટે તાે મારા આ જન્મ છે. કંપનીને સહર કરીને હું ચાલ્યા અઉં છું.

ભગવદ્દપ્રેમ પ્રગટે નહીં ત્યાંસુધી આ શ્લોકાને સમજવી શકાતા નથી. જ્યાં સુ**ધી જ્ઞાન નહિ થાય ત્યાં સુધી આ શ્લોકા** સમજાતા નથી. અર્જુ'ન જેવા ભક્ત માટે જ ભગવાન રૂપરેખા આપે છે અને કહે છે કે સમજણ પડ્યા પછી 'તું' અને 'હું' રહેશે નહિ.×

અધ્યાય ૪ ની ૬, ૭, ૮, શ્લાેકાની ઉપરની વિસ્તૃત ટીકા વ ચાહ્યી. પળવાર બધે મીન છવાઇ રહ્યું. ત્યાં એક જિજ્ઞાસુએ શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપને પ્રશ્ન કર્યાે કે—

<sup>\* &</sup>quot; નિરાકાર અને સાકારને પાણી અને બરફની સાથે સરખાવી શકાય. ' પાણી ઠરી જાય છે ત્યારે બરફ થાય છે. બરફ તે પ્રભુતું સાકાર સ્વરૂપ. એ જ્ઞાનસૂર્યના તાપથી એાગળા જાય છે અને નિરાકાર બની જાય છે. નિરાકાર સ્વરૂપ ભક્તિરૂપી ઠંડીથી સાકાર સ્વરૂપ બની જાય છે. '

<sup>—</sup>શ્રી રામકૃષ્ણુ પરમહંસ (શ્રી રામકૃષ્ણુ વાર્તાલાપમાંથી)

<sup>\*&</sup>quot;The self is God. 'I AM' is God. If God be apart from the self, He must be a selfless God, which is absurd."

પ્રક્ષ: "આપે અહીં બધે જે 'હું" એવા શબ્દ વાપર્યો છે

७: "तमे क डहाने?"

પ્ર: "પણ, 'હું' કેવી રીતે કહી શકું ?"

ઉ: "કેમ ન કહેવાય ? કહી શકાય!"

તમે જે " હું " કેવી રીતે કહી શકું એમ બાલ્યા.

तेमां " हुं " नथा ?

" वियार करे।-तेना ७५२ वियार करे।"

પ્ર: " હું એટલે મારું શરીર ? "

ઉ: " તા એ મારુ કહેનાર કાળ છે?"

પ્ર: " મારા જીવ."

ઉ: "'મારા જીવ' એવું કાણ કહે છે?"

प्र: " ये ते। हुं इहुं छुं. "

ઉ: "તા હવે સમજાશે. કહાે એ 'હું' કાળુ છે?"

પ્રશ્નકર્તા મૌન થઈ જાય છે. શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપ હવે આગળ સમજાવે છે:

'હું કો હ્યું' એ તમારી જતાને પૂછો, તે 'હું' કોના માટે ? શ્રીરામ અહીં આવે અગર શ્રીકૃષ્ણ અહીં આવે અને કહે કે 'હું રામ છું' 'હું કૃષ્ણ છું' તો શું સમજવું ? કૃષ્ણ એટલે નામરૂપવાળું શરીર, સગ્રહ્યું શરીર. રામ એટલે મૃષ્ણુ તેમ જ, તેની આગળ 'હું' આવ્યા તે શું છે ? તમે હરિભાઈ છો. તમે બાલા કે 'હું હરિભાઈ છું' તો તેના અર્થ શું સમજવા ? હરિભાઈથી તા 'હું' જુદા જ છે એમ થયું તે!"

પ્રશ્ન કરનાર મ્'ઝાઈને કહે છે કે સમજાતું નથી. શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપ ક્રીથી સમજાવે કે, '' હું હરિબાઈ છું' એમ તમે કહ્યું એમાં ' હું' અને હરિલાઈ બન્ને જુદા છે.'' હવે શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપ વધારે સ્પષ્ટ કરે છે અને કહે છે કે, CCO. In Public Domain. Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi "ધારા કે મારી સામે કૃષ્ણુ આવીને બેઠા છે અને કહે છે કે 'હું કૃષ્ણુ છું.' હું સીધું જ પૂછું કે તા પછી કૃષ્ણુ છું. એમ કહેનારમાં 'હું 'કાણુ છું? જો એમ કહે કે હું કૃષ્ણુ છું તા સમજવું કે એ કૃષ્ણુ નથી. કૃષ્ણુમાં બેઠેલા જે 'હું' અને મારામાં બેઠેલા 'હું' એ 'હું' શું જુદા છે? કૃષ્ણુ એમ કેમ કહી શકે કે હું કૃષ્ણુ છું—'હું' શું બીજો છું. સામે બેઠેલ કૃષ્ણુમાં, મારામાં, તમારામાં, ઘૃક્ષ, નદી, પહાડ જે કંઈ સર્વંત્ર દેખાય છે તેમાં 'હું' વ્યાપ્ત છું; તા કૃષ્ણુ કેવી રીતે કહી શકે કે "હું" કૃષ્ણુ છું? તા હવે કહા કૃષ્ણુના અવતાર કેવા? થયા હાય તા શા માટ? કૃષ્ણુના અવતાર તા પળપળ થાય છે. આંખના પલ-કારામાં જન્મે છે અને મરે છે."

પ્રશ્ન પૂછનાર ચૂપ થઈ જાય છે "સમજાય છે કે?" "હું."

આ 'હું' ને સમજવા માટે ભજન કરવું પડશે. 'હું'ની પ્રતીતિ કરવી પડશે, ભજન દ્વારા જ તે ? આ બહારના સ્થૂલ ભજન દ્વારા અભ્યાસ દરરોજ કરવા પડશે. એમ કરતાં અ'તરમાં એ રડ્યુ રમી રહેશે. મનમાં ને મનમાં આ જ જપ કરવાના છે કે હું શરીર નથી, હું આ ખાપ્યું નથી હું આત્મા છું. હું ચૈતન્ય છું. એવી દઢ પ્રતીતિ સાથે ભજન કરવાનું છે. × કૃષ્યુ અગર રામ આવીતે ખેસે અને કહે કે 'હું' કૃષ્યુ છું, 'હું' રામ છું. તા એટલું

he was." CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

<sup>\*&#</sup>x27;Have you seen God?' some one questioned to Maharshi. Shri Ramana Maharshi answered: "If anyone had appeared to me and said: 'I am Shiva' or 'I am Rama' or 'I am Krishana,' I could know I had Seen such a one. But no one appeared to me, telling who

જ સમજવાનું કે કૃષ્ણ એટલે કૃષ્ણનું સગુણ રૂપ. પણ 'હું' તે શું છે? કૃષ્ણની અંદર જે 'કૃષ્ણ' છે, રામની અંદર જે 'રામ' છે તેને ઓળખા. કૃષ્ણની અંદર જે હું (ચૈતન્ય, આત્મા), રામની અંદર જે હું (ચૈતન્ય, આત્મા) છે તે આપણી અંદર પણ છે. તે 'હું' તે આત્મા. તે અજરઅમર છે, તેના નાશ નથી.

ગીતાના વિશ્વરપદર્શનયોગમાં શ્રીકૃષ્ણ અર્જુનને વિરાટ સ્વરૂપ ખતાવે છે. એ કૃષ્ણ સાડાપાંચ કૂટના છે. અર્જુન પણ તેટલા જ. કંઈક શરીરા વિરાટના સ્વરૂપમાં ધકેલાઈ રહ્યા છે. તે વિરાટના મુખમાં કેટલાકના હાથ, કેટલાકના પગ, કેટલાકનાં માહા કચડભચડ ચવાતાં જાય છે, જેમ આપણે મગજ ચાવીએ તેમાં બધાં એકરસ થઈ જાય છે. વિરાટ સ્વરૂપ જોનાર અર્જુન પાતાને અને કૃષ્ણને પણ વિરાટ સ્વરૂપની અંદર જુએ છે. ત્યારે બહાર ઊભા રહીને વિરાટ સ્વરૂપને જોનાર અર્જુન કાણ ? એટલું તા નક્કી થાય કે વિરાટ સ્વરૂપ જોનારું કૃષ્ણનું સ્વરૂપ તે સગુણ સ્વરૂપ. ત્યારે પેલું રૂપ કર્યું? સમજ્ય છે કે ?

'હું' એટલે આત્મા. 'હું' એટલે ચૈતન્યસાગર, તે માટે કહ્યું છે ને કે સાગર જેવા ખના, તળાવ કે ખાબાચિયું નહિ ખના. એવી ભાવના થઈ જવી જોઈ એ કે હું જીવ નથી; હું આત્મા છું, હું સચ્ચિદાનંદ છું, હું ચૈતન્ય છું. આવી દઢ પ્રતીતિ સાથે ભજનને ઘૂંટ ઘૂંટ કર્યા કરા. એ રીતે ઘૂંટતા એકડા આવડી જશે. પણ આ ઘૂંટવું તા પડશે જ. પછી તા જયાં દૃષ્ટિ પડી ત્યાં લાખા જપ થઇ જવાં જોઈએ. લાખા શું કરોડા જપ થઈ જય. તેને માટે શું માળા લઇને ખેસવાનું હોય? પણ હા, શરૂઆતમાં માળા લઇને ખેસવું પડશે. એ માળાના જપની ગણતરી કેટલી? અજપાજપ થઈ જવા જોઈએ. શ્વાસેશાસ જપ થઈ જવા જોઈએ. શ્વાસેશાસ જપ થઈ જવા જોઈએ. હું અંબાજી ગયેલા. ત્યાં મંદિરમાં ઘણાં લોંકા CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

માતાજીનાં નામ લખીને માતાજીને ચઢાવવા માટે મહારાજને આપે. મે' તા એવી રીતે કદી નામ નહીં લખેલાં. બાજુમાંથી ખીલીપત્ર લીધું ને તેની ઉપર મે' ત્રહ્યુવાર રામનામ લખ્યું, મહારાજને આપીને કહ્યું કે ત્રહ્યું કરોડ જપ છે. મહારાજ કહે એમ કેમ થાય ? મે' કહ્યું કે હા, એ બરાબર જ છે. એમાં કશા કરક નથી. મારા કરાડા જપ થાય છે એમ હું કહી શકું છું.

xહું આત્મા છું એવી દઢ પ્રતીતિ થઈ જવી જોઇએ. એક જ નામ મે' લીધું એમાં કરાડા જપ થઈ જવાં જોઈએ. એમાં દઢ નિશ્ચય હાવા જોઈએ, શ'કા નહીં. પણ તે પહેલાં સગુણ અને િર્ગુણ સમજી જવું પડશે. ગીતાના દસમાં અધ્યાયમાં તા સગ્રહ્યનાં સ્પષ્ટ દર્શન આવી ગયાં છે. ચરાચરમાં વ્યાપ્ત કીડી-મ કાડીથી માંડીને હાથી સુધી દરેકમાં ' હું ' રહેલાે છું એમ ભગવાન કહે છે. હવે કયાં રહી શ'કા ? કયાં રહી મૂં ઝવણ ? આ માટે તાે મત્સ્ય અવતાર, वराह अवतार, नृसिंह अवतार ने भील अवतारा २५६८ रीते સમજાવતાં કહે છે કે વૃક્ષમાં પીપળા હું છુ અક્ષરોમાં સ હું છું, પર્વાતામાં હિમાલય હું છું. એમ ઉત્કૃષ્ટ અને માટી વસ્તુઓ ભગવાન ગણાવી જાય છે, કારણ હાથીના પગલામાં સર્વ પગલાં આવી જાય છે આમ સગુણ સમજાય પછી નિર્ગુણમાં જવાશે. પણ જ્યાં સુધી સગ્રણની પ્રતીતિ નહિ થાય ત્યાં સુધી અટવાયા કરવાનું રહે છે. સગુણને સમજવા મૂર્તિ કે ફાટા રાખીએ છીએ, કેમ કે આપણે સગુણ-દેહધારી એટલે સગુણના ઉપાસક તા ખરા જ ને! આ સગુણની ભાવના કાઢવાની છે, ભજન વડે. એટલા માટે તા ફાટા કે મૂર્તિ રાખીએ છીએ કે જેથી તેમાં ચિત્ત પરાવાય. ચિત્ત પરાવાઈ ગ્યું એટલે પછી સગુણ પીતાંખરધારી ખ'સરીવાળા કૃષ્ણના ફાટાનું

×अहमात्मा गुडाकेश.....भ० गीता०

શું કામ છે ? બગલમાં ફાેટા લઈ તે ફરવાનું શું કામ છે ? શું ભગવાન નાસી જવાના છે ? શું ભગવાન આટલા જ વર્ષું ળમાં છે ? શું ભગવાન આપણા જેવા જ દેહધારી, શરીર ધારણ કરનાર કે ? મનુષ્યશરીરની જેમ સાડાપાંચ ફૂટના જ કે ?

ખસ! આ ઘરેડ ખેસાડવાની છે. પછી આટલા જપ કર્યા તે આટલી માળા ફેરવી એ ભાવ નહિ રહે. ભાવના એવી થવી જોઇએ કે આંખનાં પલકારમાં કરાડા જપ થઈ જવા જોઈએ. આ જુએા! મે આંખના પલકારા માર્યા, આંખના એક પલકારામાં જેમ અનેક જન્મમરહ્યુ થઈ જાય છે, તેમ કરાડા જપ થઈ જાય છે.

દેહાધ્યાસને સમજવા માટે તો સગુણરૂપ ધારણ કરવું પડે છે. આપણે સગુણરૂપ ધારણ કર્યું તો તેની પણ ભગવાનના સગુણરૂપની પ્રતાતિ સાથે પૂજા કરવાની. છેવટે તો સગુણના પણ નાશ કરવાનો. આમ કરતાં કરતાં સગુણનિર્ગૃંધુના ભેદ સમજાઈ જશે. શ્રી રામ ઘણ પરમહ સ કહેતા કે સગુણ મારી મા અને નિર્ગૃંધુ મારા બાપ. સગુણથી સગુણને કાઢા. તમારા સગુણ શરીરથી આ સગુણ જગતને [જગત=વિધ; જગત=દેહ] પહેલાં જાણી લ્યા. કાંટાને કાંટા વડે કાઢા અને પછી લન્ને કાંટા ફેંકી ઘો. પહેલાં માને આળખી લ્યા. મા એટલે પ્રકૃતિ, આ જગતની માયા. માને આળખી કાઢા એટલે મા જ બાપની આળખાણ કરાવી દેશે. આ બાપ તે પુરુષ, આત્મા, ચૈતન્યસાગર.

શરીરભાવ કાઢવા માડે જ આ બધું કરવાનું છે. દેહાધ્યાસ કાઢવાના છે. દેહાધ્યાસથી પર થાય એટલે નિર્મુણમાં અને પછી નિર્મુણના પણ નાશ થાય છે, એવી છે એ ઉચ્ચતમ સ્થિતિ. સગુણનિર્મુણથી પર ત્યાં ખાલી શકાતું નથી. કાેણ ખાલે? કાેઇ હાેય તાે ખાલે ને! ત્યાં શરીર જ નથી તાે કાેણ ખાલે? यतौ वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह। વાણી CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi भोबी शक्ती नथी એટલે મૂંગા જ થઈ જવાય છે. मौन व्याख्या मकटित परब्रह्म तत्त्वं युवानं।।

પણ આ બધું સમજાવે કેાણ ? બધું ગુરુ જ સમજાવી દેશે. સદ્યુરુના શરણ વિના અજ્ઞાનિતિમિર કયાંથી ટળવાનું હતું ? જન્મ-મરણના ફેરા કયારે બધ થાય ?

> સદ્યુરુ શરણ વિના અજ્ઞાનતિમિર ટળશે નહિ રે, જન્મ મરણ દેનારું બીજ ખરું બળશે નહિ રે. પ્રેમાનૃતવચપાન વિના, સાચાખાટાના ભાન વિના,

ગાંઠ હૃદયની જ્ઞાન વિના, ગળશે નહિ રે. (કેશવરામ) પહેલાં તો સગુણુરપને ઓળખવું પડશે. સંકલ્પમાંથી આ સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન થઈ. ત્યારે આ સંકલ્પ કરનાર કાેેેં શું ' હું 'માંથી આ સંકલ્પ ઉત્પન્ન થયો. સંકલ્પમાંથી સૃષ્ટિમાં આવેલ બધા માંેં શુસા, કૃષ્ણ, રાજા, ભંગી, લુચ્ચા, ગૂંડા, વેશ્યા, સતી...સવંને જે સમાનદૃષ્ટિએ જુએ તે જ્ઞાની. આ જગત તો ભગવાનનું વિહારસ્થાન છે, રમણ કરવાનું સ્થાન છે. ભગવાન એક રૂપમાં રાજા થયા, બીજા રૂપમાં ભંગી. एकोऽहम बहुस्याम હું એકમાંથી અનેક થયા. ભંગીનું કામ કરવા માટે ભંગી પણ જોઇએ તે? બધા રાજા થાય તો ભંગીનું કામ કરવા માટે ભંગી પણ જોઇએ તે? બધા રાજા થાય તો ભંગીનું કામ કાેં હું કરે? સમાનદૃષ્ટિનું નામ જ્ઞાન. સગુણને ઓળખવું તે આ. આ સગુણ સમજાયા પછી જ નિગું હું સમજાવાનું છે. ત્યારે જ આ બધા અવતારાની રામાયણ સમજાશે.

રામને અવતાર કહીશું, ને કૃષ્ણુને અવતાર કહીશું તા આપણું શું ? તેને જો અવતાર કહીએ તાે આપણાયે અવતાર. વાતવાતમાં આપણે કહીએ છીએ કે જો મનુષ્યઅવતાર લીધા તાે ભગવાનનું આટલું નામ તાે લ્યાે! અવતાર નથી, એમ જો સમજો, તાે દસ્યવતમ્તાઓનું તાે સ્થાપ્યાસ્થાઓનું સ્થાપ્ય ભોગતા અમામણે ખધા અવતાર છીએ. અવતારા પાછળ આપણે શું કરીએ છીએ? કૃષ્ણુની છળી તે ચાંલ્લા ને હાર. તે વ્યક્તિપૂજા જ ને ? બીજું શું! જે જોવાના છે તે તો ગુણા જ જોવાના છે. આ તા આપણે ફાટાની પૂજા, વ્યક્તિના દેહની પૂજા કરીએ છીએ, ગુણપૂજા નથી કરતાં. કૃષ્ણમાં શું એછા ગુણ હતા ? તેમના જેટલાં નિષ્કામભક્તિ, પ્રેમ, ત્યાગ, વગેરે છે આપણામાં! રાજસ્યુયદ્મ વખતે તેમણે એકાં પતરાળાં ઉપાદયાં, અર્જુ નેના રથ પણ ચલાવ્યા -આવી હતી તેમની નિષ્કામ ભક્તિ. વખત આવ્યા ત્યારે બધાંના ત્યાગ કરવામાં પણ વિલંભ કર્યા કૃષ્ણના ગુણા. તેની આપણે પૂજા કરીએ છીએ કે? એ ગુણાનું આચરણ આપણાથી થાય છે કે? વિચાર કરાે. જો એ પ્રમાણે આચરણ થાય તાે એ મહાપૂજા કહેવાય.

સત્ય આગળ વધતું ચાલ્યું છે. પહેલાં કરતાં અત્યારે સત્ય વધારે વિશદ બન્યું છે. બધા યુગા તપાસી જુઆ. ખરી રીતે, ગાનદૃષ્ટિએ તો કાં યુગ જ નથી. વિચાર કરા તા ગાંધીજી કૃષ્ણુ કરતાં પણ અમુક ગુણામાં આગળ છે. કૃષ્ણુ તા દાવપાય પણ કર્યા હશે, જ્યારે ગાંધીજીનું જીવન સીધું, એકધારું, સહસહાર કરતું ચાલ્યું જાય તેવું છે. કશું ય કહેવાનું નહિ મળે તેમના જીવનમાં. પહેલાના કૃષ્ણું પીતાંખર ને રેશમી જરકશી વસ્ત્રો ધારણ કરતાં હશે તા અત્યારના અવતારે રૂંકું ધાતિયું ને ચાદર લપેટયાં. એમાં કયું તત્ત્વ એાધું થઇ ગયું?

શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપનું એકધારું વિશદ સ્પષ્ટીકરણ આટલું સાંભળ્યું પછી છ્વાયેલા મૌનના પ્રશ્ન કરનારે ભળ કર્યો ને પૂછ્યું:

પ્ર: હે. એક બીજું જરા કહેં તે! આ ગાયત્રીના મંત્ર છે CCનામાસારિતિ તેનેલી. વર્તિકા સાર્માટે ગણે છે? CCનામાસારિતિ તેનેલી. વર્તિકા Ahandamayee Ashram Collection, Varanasi ઉ: જેમ અત્યારે ગીતાને દેવી તરીકે પૂજવા માંડી છે તેમ! આમ કરીને તા આપણે દેવદેવીઓને પણ તેઓ છે તેના કરતાં હજી નીચા ઉતારીએ છીએ. આઘશકિત તે 'હું' જ એમ ભગવાન કહે છે. આ બધી મારી જ પ્રકૃતિ છે. બ્લાંડમાં તા કરાડા સૂર્યો છે. આ સૂર્ય તા માત્ર આગિઆ જેવા જ લાગે, આ બધાંના અધિપતિ 'હું' જ છું.

પ્રશ્ન : ત્યારે આ દત્ત ભગવાનનું શું?

ઉત્તર: એમનાં ત્રણ માથાં કલ્પ્યાં. આ ત્રણ માથાં સત્ત્વ, રજસ, અને તમસ. રાવણના દસ માથાં એ પણ કલ્પના જ છે. આ બધાં દેવદેવીઓના કલ્પનામાંથી નાશ કરવાના છે. આ બધા દેવદેવીઓએ મનમાં એવી અ'ધાધૂ'ધી ફેલાવી દીધી છે કે સાચું શું તે સમજાનું નથી, અત્યારના ધર્મ આ દેવદેવીઓને માનવામાં જ અટકી પડયા છે. આગળ જઈ જ શકાનું નથી, આ દેવદેવીઓની માન્યતામાંથી છુટાય તા આગળ જવાય ને ? જો આ દેવદેવીઓમાં પડ્યા રહ્યા તા મૂઆ પડ્યા. કાઈ દિવસે આરા આવવાના નથી, તેનાથી ઉત્યું પરમતત્ત્વ, આત્મતત્ત્વ કદી સમજાવાનું નથી. દેવદેવીઓના કલ્પનામાંથી નાશ કરા. કાઈ દેવ નહિ, કાઈ દેવી નહિ. એ દેવદેવીઓની કલ્પના કર્યા કરશા તા એવા જ કાઈ જન્મ આવશે. ગાંધવે યોનિમાં કે કિલરયોનિમાં, જન્મ તા લેવા જ પડશે. ત્યાં યે પાછું જન્મમરણ તા ઊભું જ છે, ત્યારે આ બધામાંથી છુટાય કવી રીતે ?

વિચાર કરા <sup>૧</sup> મૂળને પકડવું પડશે. એ આત્મતત્ત્વને જ પકડા. આ માટે જ કહું છું કે આ પુરાણાને બાળી નાખા, ર કારણ કે આ

 <sup>&</sup>quot; જોને વિચારીને મૂળ તારું." (નરસિંહ મહેતા)

 <sup>&#</sup>x27;પુરાણોને બાળા નાખા'—એમાં કહેવાના ભાવાર્થએ છે કે પુરાણોનું સાચું હાર્દ ન સમજાય તા તે કથા ખની જાય છે, અને કથા તે મનના એક વિષય છે. તા તે વિષયને બાળા નાખવાનું કહે છે.

પુરાણા જ દેવદેવીઓની કલ્પનાની રસભરી વાતામાંથી <sup>3</sup> છવને આગળ જવા દેતાં નથી. આપણે તે પુરાણા વાંચતાં પણ નથી આવડતું અને તેમાં ને તેમાં અટવાયા કરીએ છીએ. તેમાંનું તાત્પર્ય સમજતા નથી: આપણે તે રસ પડે છે તે વાંચીએ છીએ અને જેમાં રસ નથી પડતા તે છાડી દઇએ છીએ. ભાગવતના દશમ રક ધ જ બધાં વાંચે છે. અગીયારમાં કાને વાંચવા છે! કેમકે દશમ રક ધમાં તા ભગવાને આ લીલા કરી (એટલે આપણે પણ લીલા જ કરવાની ને!) આપણે કંઈ ઓછા કુશળ છીએ! ભાગવતનાં બધાં રક ધ ઉત્તમ છે. પહેલા બે રક ધમાં કંઈ નથી તે દશમા રક ધ ઉત્તમ છે એમ કેમ કહી શકાય! શિખંડ ખાધા તે સારું અને રાટલાશાક ખાધાં એ નકામાં? ભાગવત ગમે ત્યાંથી વાંચા પણ એક રસ થઈ જવું જોઇએ. ગીતામાં પણ અમુક ભાગ સારા, બહુ સારા ભાગ તા આગળ આવી ગયા એમ કેમ કહેવાય? ગમે ત્યારે, ગમે ત્યાંથી શરૂ થાય, અને સાંભળા ત્યારે સારું જ લાગવું જોઇએ.

ખધા યે સંકલ્પાના ત્યાગ કરવા જેઇએ. તે કેમ થાય? એમ ને એમ સંકલ્પનાશ થતા નથી. સંકલ્પ થાય કે તરત જ તેને જ્ઞાનણુદ્ધથી, ભગવાનનું (આત્માનું) તેમાં આરાપણ કરો, જે જે દેખાય છે તેમાં ભગવાન દેખાય છે તેવી દ્રઢ ભાવના સાથે પ્રતીતિ કરા. જે કઈ સંભળાય છે તે પણ ભગવાનનું જ. કાઇપણ અવાજ આવે કે ભગવાનના કાઇપણ મંત્રમાં તે અવાજના લય કરી નાખા. એ મંત્ર પછી ધાડશાક્ષરી હાય કે પંચાક્ષરી હાય. શા માટે ભાંજગઢ કરવી? એકાક્ષરી મંત્ર ગઢ લઇ લ્યા, બધું આવી જય છે. જયાં સંકલ્પ થાય ત્યાં એ સંકલ્પને ભગવાનના સંકલ્પમાં ફેરવી નાખા. જયાં જયાં મન જાય

કેલદેવીઓની કલ્પનાની રસભરી વાતો '—આત્મદિષ્ટિથી શરીર એ પણ એક કલ્પના છે તો કલ્પનામાંથી ઉદ્દભવેલી દરેક વસ્તુ કલ્પના જ હોય—આ ભાવ છે.

ત્યાં ત્યાં પ્રભુને જ જોવાના અભ્યાસ કરા, ચિત્તને ભગવાનમય ખનાવી દેા. બાકી બીજી કાઈ રીતે સંકલ્પના નાશ થવાના નથી. અશુદ્ધ સંકલ્પોના શુદ્ધ સંકલ્પોથી જ નાશ થઇ શકરો.

આદ્યશક્તિ એટલે કે પ્રકૃતિ. તેને ઓળખા. પહેલાં સગુણને ઓળખા, શરીરને ઓળખા, આ ત્રિલાકી (શરીર) ને ઓળખા. એટલે પછી નિર્ગુણ આત્મા સમજાઈ જશે. પ્રકૃતિ જે સગુણ છે તેને પહેલાં ઓળખા. પહેલાં માને ઓળખા. મા જ બાપની ઓળ-ખાણ કરાવી દેશે. ત્રાનીને આ સગુણનિર્ગુણમાં ભેદ જ નથી પણ બધાના મનમાં આ ગૂંચ ઊલી થાય છે તેને તા કાઢવી પડે ને?

અત્યાર સુધી મૌન રહેલા એક સાંભળનારેવળી નવા પ્રશ્ન કર્યો કે: પ્રશ્ન: અત્યારસુધી આપે ' હું 'ની વાત કરી. તેા 'હું 'નેા જપ સર્વ'શ્રેષ્ઠ ગણવા ને ?

ઉત્તર: 'હું 'ના જપ શ્રેષ્ક છે એવું કશું નથી. બધા જપ શ્રેષ્ઠ છે. જ્યાં સુધી આ શ્રેષ્ઠ અને આ કનિષ્ઠ એમ લેદ છે ત્યાં સુધી એ 'હું' કાચા. 'હું' પાકા એ 'હું' સમજો. આપણે કાચા તા તે 'હું' કાચા અને આપણે પાકા તા તે 'હું' પાંકા. 'હું' તે આત્મા-ચૈતન્ય, બીજુ: કશુ: નહિ એ દઢ પ્રતીતિ સાથે શ્વાસેશ્વાસે અજપાજપ થઈ જવા જોઈએ. આ આત્મતત્ત્વ 'હું ' સરળ રીતે સમજાઈ જતું નથી. તેને માટે ભજન એ સાધન છે. રામની અંદર રહેલા ' રામ ' કૃષ્ણુની અ'દર રહેલા ' કૃષ્ણુને ' જ યાદ કરવાના છે. ભજનમાં અને પછી ચાવીસે કલાક અજપાજપ. આ 'હું' તે સમજવા માટે ભજન એ પશ્ચાદ્ભ્મિકા (background) છે. આના જ્યારે મહાવરા થઈ જશે ત્યારે માહું બંધ રાખીને પણ જપ થઇ શકશે 'હું ' કાર કર્યા કરવાથી ક'ઈ જપ થશે એવુ એાછું છે ? માહું બધ હશે તાે પણ શું ? '' હું '' બાલવાથી ગળામાંથી ગળાઇ તે સૂર નીકળે છે અને નાકના અનુસ્વરને મળીને કંઇક અનાખા અદ્ભુત સ્વર ઉપજાવે છે. **ણેસતાં ઊડતાં, ચાલતાં, સતાં, કાંઇ-**CCO: In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi પણ સમયે 'હુ'' કહેતાંની સાથે-'હુ'' તું રહ્યું કરતાંની સાથે યાદ રાખવું જોઈએ કે ''હુ'" આત્મા, ચતન્ય. તેને ધારણ કરનાર હું તે મારું શરીર.

"ઘટઘટ વાસી નાથ નિરંજન આપી રહ્યો આશિષ, અજરઅમર એને પ્રાણ્યી પૂજું, વંદુ નામી શીશ."

એ કેાણ ? આત્મા. શાસ્ત્રો અને પુરાણા વાંચવામાં અટવાયા કરીએ ને મૂળ આધું જતું જાય એ શું કામનું ? મૂળને જાણે એ આત્મતત્ત્વને સમજી જાય. તેની દઢ પ્રતીતિ માટે આ ભજનસાધનના ઉપયાગ કરા.

"કેમ, રમણુલાલ! ઓહો તમે તા પ્રકૃતિ સાથે આવ્યા છા! એમાં શું, વર હાેય ત્યાં વહુ હાેય જ તે? તમે પુરુષ અને એ પ્રકૃતિ. યુગલ ખરાં તે!"

રમણુલાલને પત્નીસહ આવેલાં જોઈને ઉપરનાં શબ્દામાં શ્રી પરમાન દ સ્વરૂપે આવકાર સાથે બાધ શરૂ કર્યો :

"યુગલ એટલે જુગલ-જોડી, રાધા અને કૃષ્ણ, પુરુષ અને પ્રકૃતિ. પ્રકૃતિ એટલે સગુણરૂપે પોતે. આ શરીર તે રાધા, આત્માં તે કૃષ્ણ. આ શરીર સગુણ તે પ્રકૃતિ; આત્મા નિર્ગુણ તે પુરુષ. રાધા માટી છે અને કૃષ્ણ નાના છે, રથૂલભાવે જોતાં. ખરી રીતે તા કૃષ્ણ જ માટા છે. રાધાને લીધે કૃષ્ણ કે કૃષ્ણને લીધે રાધા એ પ્રશ્ન થાય છે, ખરૂં તે? પ્રકૃતિ હશે તો પુરુષ હશે તે? પુરૂષ વગર પ્રકૃતિ રહી જ કેમ શકે? બન્ને એકબીજને લીધે છે. રાધાને લીધે કૃષ્ણ અને કૃષ્ણને લીધે રાધા. કૃષ્ણને સમજવા માટે તો આ દેહા રાધાનું સ્વરૂપ છે. કાઇને મન રાધા એટલે સુંદર રૂપાળી ગૌર વર્ણુની, રૂપાળા માહેક ચહેરાવાળી સ્ત્રી હોંચ તા મનમાંથી એ કલ્પના કાઢી નાખજો. તેવું કશુંયે નથી.

આપણે બધાં અવતારા અહીં સૃષ્ટિમાં લીલા કરવા આવ્યા છીએ. આપણે બધાં રૂપદેશ! પુરાણા અને ભાગવતમાં પણ રૂપદેશ જ CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi છે તે ? જ્યાં સુધી જ્ઞાન નથી થયું ત્યાં સુધી ભાગવતની કથાઓને સાચી બનેલી વાતા જ માનવી પડશે. જ્ઞાન પ્રગટ થયું પછી કયાં રહી ભાગવતની કથા ? કયાં રહ્યાં બધાં રપેકા ? અને કયાં રહ્યાં આપણે બધાં પણ ? આપણે બધાં સ કલ્પમાંથી જ ઉત્પન્ન થયાં છીએ. સ કલ્પમાંથી જ સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન થઈ છે, અને આ સૃષ્ટિમાં આપણે ઉત્પન્ન થયાં છીએ. આ બધું સગુણમાં જ કહી શકાય. નિગુંણમાં તો વાત જ થઈ શકતી નથી. ભગવાનના ઉત્થાપન અને શયન, આરતી અને પ્રસાદ આ બધું આત્મજ્ઞાન થયા પછી એકાકાર થઈ જાય છે.

સમજયા વિના, અનુભવ કે આત્મસાક્ષાત્કાર વિના કહે કે 'હુ' પ્રક્ષ છું' તો તેમાંથી અહંભાવ જાગવાના સંભવ છે. અધી વસ્તુનું મૂળ તે હું' ને જાણવું. 'હું' ના જાપ જપવા. રામ કે કૃષ્ણના જાપ, તેમાં રહેલા 'હું' પણ ચાલે. મૂળ વસ્તુ સમજી જવાની છે તે સચ્ચિદાન દ સ્વરૂપ 'હું' ને ઓળખવાનું. એને ઓળખે કાણ ? ધર્મ, અર્થ, કામ, અને માક્ષ જે જાણે તે ચતુર. 'હું' ને સમજવા એ જ યુદ્ધિનું કામ છે. ભક્ત ચતુર હાય. તેને તે સમજી જાય. તેને સમજવા માટે આ એક 'હું' નું લક્ષ્ય રાખવાનું.

બીબીઝ ખુરખા આડ્યો છે એટલે મુખ દેખાતું નથી. એ બીબીનું મુખ જોવું હોય તો ખુરખા ખસેડવા પડશે, ત્યારે બીબી પ્રત્યક્ષ થશે. બીબી તે ભગવાન; ખુરખા તે આ જગત ( દેહ). જગત ખસેડા એટલે ભગવાન પ્રત્યક્ષ, ( ઘુંઘટે પટ ખાલ...કળીર ). આ ત્રિલાકીના, દેહના ભાવ કાઢા એટલે ભગવાન પ્રત્યક્ષ, દેહાધ્યાસના અંચળા ફગાવી દા, એટલે ભગવાન પ્રત્યક્ષ, દેહાધ્યાસના અંચળા ફગાવી દા, એટલે 'હું' સમજાઇ જશે. જે કરવાનું છે તે આ જ. માયાથી વિંટળાયેલા જે 'હું' છે તેના પર આવરણા જમી ગયાં છે, તે દૂર હટાવવાનાં છે. એ પત્યું એટલે 'હું' પ્રત્યક્ષ. એનું નામ જ આત્મસાક્ષાત્કાર એનું નામ દર્શન. જય સચ્ચિદાન દરૂપ-પરમાન દેસ્ટ્રપું. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

२

#### भत्परायश्

મન બહુ ચંચળ છે, પારા કરતાં પણ વધારે ચંચળ છે. જેણે મન ખાંધ્યું તેણે જગત છત્યું. જગત હોવું એ મનનું એક કારણ છે. મન છે તા જગત છે; મન નથી તા જગત પણ નથી. જગત ભાસ્યમાન થાય છે તા તે મનથી જ થાય છે. દરેક વસ્તુનું કારણ મન છે, માટે જ મનને ખાંધવું જોઈ એ અને તે માટે એક જ માર્ગ છે અને તે મત્પરાયણ થાએ . મત્પરાયણ એટલે કે ભગવદ્દગીતામાં કહ્યું છે કે—

मन्मना भव मद्भक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु । मामेवैष्यसि युक्तवैवमात्मानं मत्परायणः ॥

અ. ૯. ૩૪.

[ હે અજુ ત, તું પાતાના મનને મારામાં સ્થિર કર. મારા ભક્ત થા; મારું ભજન કર અને મને જ નમસ્કાર કર. આ રીતે મારામાં ચિત્તને સ્થિર કરી મારામાં પરાયણ થઈશ એટલે તું મને પરમેશ્વરને જ આવી મળીશ.]

भने જ शरेषे थवामां अधुं आवी ज्यथ छे, तेमां योगक्षेमं वहाम्यहम् ने। सवास ज अपिश्यंत शता नथी अस्त स्वायानने CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Astram Collection, Warahasi શરણું ખેસે ' मत्परायण ' થાય ત્યારે તેની સંભાળ લેવાને તે ખંધાયેલા છે. ' मत्परायण ' થઇને પછી શંકા રહે તેને માટે નીચામાં નીચું સ્થાન નરક—રહે. ભગવાન વિશ્વંભર છે એમ સમજવા છતાં શંકા કરે તેના કરતાં માટા નરાધમ ખીજો કાં હોઈ શંકે ?

ભગવાન કહે છે કે જે મારે શરણે આવ્યા હાય તેને માક્ષની, ગ્રાનની, ભક્તિની કશી પડી નથી, તેને એક જ ભાવ હાય તે 'જૈસે રાખા વૈસે રહું.' ભગવાન શું ભક્તની કસોટી કરે છે? નારે ના, કસોટી વળી શાની ? કસોટી એ શબ્દ જ ખાટા છે. એ શી કસેટી કરવાના હતા ? બાપ છાકરાની કસોટી કરે ? મારાં છાકરાં કેટલામાં છે એ તે સમજી ગયા હાય. માના કે બાપના ભાવ તા જ્યાં સુધી બાળકના પેટમાં રાગ હાય ત્યાં સુધી ખાવાનું ન આપે એવા હાય. મા તા બાળકનું ભલું જ ઇચ્છે છે. છાકરાને એમ લાગે કે મામને ટળવળાવે છે અને બીજાં છાકરાને ખાવાનું આપે છે આમાં કસોટીના ભાવ જ નથી. શરણે ગયા પછી તા તે રાખે તેમ જ રહેવાનું છે.

કાઇ તે પ્રશ્ન થાય કે જે મત્પરાયણ થાય તેણે લાકકલ્યાણને અથે કર્માર્રપા યત્ર કરવા જોઇએ કે નહિ. ઉત્તર રમષ્ટ છે કે સ્કૂરણા થાય તે કરવાનું, ભગવાન જે કહે તે કરવાનું. જે મત્પરાયણ થાય, ભગવાનનું શરણ સ્વીકારે, તેને સંકલ્ય જેવું રહે જ નહિ. પાતાના સંકલ્પથી એ કશું કરતા નથી તા ફળની આકાંક્ષા પણ કચાંથી હાય ? જે કરવાનું છે તે કરવા માટે કરવાનું છે એવા તેના સહજ ભાવ હાય છે.

ભગવાન આ શ્લાકમાં કહે છે તનમનધનથી સર્વસ્વ અર્પણ કરા. ખરી રીતે તા બધું એનું જ છે તે! જે આ 'મત્પરાયણ' તા અર્થ સમજી ગયા તે મહાજ્ઞાની થઈ ગયા. ભજન–ભકિત કરતાં કરતાં આ અવસ્થા સ્વાભાવિક રીતે જ આવી જાય છે. તનમનધનથી અર્પણ શું છે જિન્મીએન ક્રું જે તાલા કર્યા કરશે Anandamayee Ashram Collection, Varanasi અષ્ટાવક્ર ઋષિ જ્યારે જનકની સભામાં ગયા ત્યારે બધા સભાસદા હસવા લાગ્યા. અષ્ટાવક્ર પણ હરયા. સભાસદાના હારયનું કારણ અષ્ટાવક્રના બધા અંગા વાંકા હતાં તે. પણ અષ્ટાવક્રના હસ-વાનું કારણ શું? રાજાએ પૂછ્યું કે "તમારું હાસ્ય શાને લીધે?" ત્યારે અષ્ટાવક્ર મુનિએ ખુલાસા આપ્યા કે "સભાસદા અને તું પણ મારા અંગાને, ચામડાને જોઇને હસે છે. એ બધાં દેહભાવી છે, જીવભાવી છે.'' આ પછી રાજા સમજી ગયા કે અષ્ટાવક્ર નાની છે. રાજાએ ન્રાનની માગણી કરી. મુનિએ દક્ષિણા માગી. રાજાએ કહ્યું કે હું તનમનધનથી સવધ્ય આપવા તૈયાર છું. મુનિએ તેને વાર્યો પણ રાજા ન માન્યા. પેંગડામાં પગ મૂકું ત્યાં ન્રાન થઇ જવું જોઇએ એવી રાજાએ શરત કરી ઘોડા મંગાવ્યા. અષ્ટાવક્ર કહ્યું 'પગ મૂકા.' પગ મૂક્યો કે તરત જ ગુરુપ્રેરણાથી રાજાને ન્રાન થયું કે મારું પોતાનું એવું કશું નથી તનમનધનથી જે આપવાનું હતું તે આપ્યા પછી જે અવશેષ રહ્યું તેનું એને ન્રાન થયું.

તનમનધનથી તેને બધું સોંપી દેવાનું છે, પછી માગણી થાય કે? અનંત ક્રાંટિ બ્રહ્માંડના પતિ સચ્ચિદાનંદ પરમાતમા પાસે તમે છોકરા પરણાવવાની, પરીક્ષામાં પાસ થવાની, રેઇસમાં અમુક ધાડા પહેલા આવે એવી ક્ષુલ્લુક માગણી કરશા ? વ'ધ્યાને છાકરું થાય, વાંઢાના વિવાહ થાય તેવી પ્રાથમાંએ કરશા ખરું! કેટલી હીન કલ્પના, કેટલી અધમ, અરે અધમાધમ વાતા છે આ!

આ આખું જગત ભગવાનનું જ છે. સાકાર જગત તેનું છે. 'હું' સગુણ બ્રહ્મ છું, નિર્ગુણ બ્રહ્મના જવાખ તે મૌન. કાણ સવાલ પૂછે તે કાણ ઉત્તર આપે! मौन व्याख्याप्रकटित परब्रह्मतत्तं युवानं. ધ્યાનમાં એસા ત્યારે ભગવાનનું રૂપ—( સગુણુરૂપ—) જોઈ તે આતંદમાં ખેસી રહેવાનું નથી, તેથી આગળ જવાનું છે. સગુણ અને નિગુણ બ્રહ્મ બન્નેમાં આતંદ તા છે જ. લાકા સગુણમાં અટકી જય છે, સમજો કે રામ, કૃષ્ણ કે હનુમાનના દર્શનથી આતંદ આવે. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

નિગુ' હુના માર્ગ અઘરા છે. તે બધામાં, સવ'ત્ર ઇશ્વરને જ જોવાના છે. પછી જ આનંદ સ્થાચી રહેશે, અનંત કાેટિ બ્રહ્માંડના તે અધિપતિ બની જશે. જે 'મત્પરાયે હુ' થાય તેને ભગવાન કહે છે કે હું અનંત કાેટિ બ્રહ્માંડના અધિપતિ બનાવી દઇશ.

ભક્તિના આવેગમાં પહેલાં 'મત્પરાયણુ' થાય ને પછી કંટાળા જાય તે કેવું! આવા ભક્તો નિમકહરામ છે. "સંશયાતમા વિનસ્યતિ." સંશય કરનારના તા નાશ જ થાય. ભગવાન તા કહે છે કે મને નહિ તા મારા નામને પકડા. મારું નામ પકડીને પશુ ભવસાગર તરી જશા. રામનામથી પથ્થર પણ તરે એટલી શ્રહ્યા હોવી જોઇએ. એવી અથાગ શ્રહ્યા કેળવા કે ભગવાનનું અડધું નામ માલતાં જ ઉદ્યાર થાય. સુરદાસ કહે છે તેમ—

જબલગ ગજ બલ અપના બરત્યા નેક સરા નહિ કામ, નિર્બલ હ્વૈ બલ રામ પૂકાર્યા આયે આધે નામ સુનરી મૈરે નિર્બલ કે બલરામ.

ભકતો ખે પ્રકારના છે. એક કશું માગતા નથી, બીજો માગે છે. જે કશું માગતા નથી તેને ભગવાન સર્વસ્ત્ર આપી દે છે. ધારા કે ખે ભાઈઓ એક શેઠને ત્યાં નાકરી કરે છે. એક પગાર લઈ તે તાકરી કરે છે. બીજો ખાવું, પીવું, તે આપે તે ખે જોડ કપડાં લઈ તે તાકરી કરે છે. શેઠ જોયા જ કરે છે. ધામે ધામે શેઠને બીજા તાકર પર વિશ્વાસ વધે છે, વગર માગ્યે તેને જે જોઈએ તે આપે છે. પહેલા ભાઈને દર વધે પગાર વધારા ઉપરાંત કશું મળતું નથી. શેઠ અપુત્ર હતા. વખત જતાં તેમણે બીજા નાકરને દત્તક પુત્ર તરીકે લઈ તે સર્વસ્ત્ર સોંપ્યું. બીજો નાકર તે કંઈ ન માગનાર ભક્ત. શેઠ—પરમાતમા કહે છે કે મને કંઈ ન માગનાર નાકર—ભક્ત ગમે છે, તે મને બહુ પ્રિય છે. જે 'મત્પરાયણ' છે તે કશું માગે નહિ.

જેણે શાસ્ત્રાને ઉથલાવ્યાં છે, અને 'મત્પરાયણ'ના અર્થ ત્સમ્માર્થો હોય ? મહાભારતના cathmid bloom ain. Sri Sni Anandamayee Ashram Collection, Varanasi યુદ્ધ પર્વમાંના ભાગ ગીતા, તે મહાભારતના ઉત્તમ ભાગ. ગીતાના અઢાર અધ્યાયમાં નવમા અધ્યાય ઉત્તમ, નવમા અધ્યાયના છેલ્લા શ્લાક તે ગીતાના નીચાડ, અને છેલ્લા શ્લાકના છેલ્લા શબ્દ 'મત્પરાયણ' તે ગીતાનું સારતત્ત્વ છે. ભાગવત, રામાયણ, મહાભારત, ઉપનિષદ, આદિ શાસ્ત્રોમાંથી માથું ઊંચું નહિ કરનારા, શાસ્ત્રામાં જ ગૂંથાયેલા તે વઢકણી વહુ જેવા છે. મત્પરાયણ થયેલ ભક્ત તા સતી સ્ત્રી જેવા છે. તેને માઢે ઢાંકણું છે. શાસ્ત્રોના વાદવિવાદ અને ચર્ચામાં તે ઉત્તરતા નથી. વઢકણી વહુને ખાવાનું ન મળે તા ઢંઢરા પીટે. જ્યારે સતી સ્ત્રી ભૂખે મરતી ખેસી રહે, ચૂં કે યાં પણ નહિ કરે. પંડિતા વઢકણી વહુઓ જેવા, જયારે ભક્તા સતી સ્ત્રી જેવા.

ભગવાનને તા વધા પર પ્રેમ છે. પણ જૂઓ તા ખરાં, એ ખધાં કેવું કેવું માગ્યા કરે છે! ભગવાન કહે છે કે મને લાલય આપીને તેઓ બ'ગલા, માટર, છાકરાં, એવું ઘણું ઘણું માગે છે. તેઓ બધાં કહે છે કે અમારા પ્રેમ તા નિઃસ્વાથી પ્રેમ છે. લલા, આ ખધુ માગ્યા કરાે છા એ જોતાં તમારા પ્રેમ શુદ્ધ હાય એમ કેમ મનાય! જે પ્રેમ ભાગ માગે છે-ભાગવવાને માટેના અવનવા ભાગ-તે પ્રેમ નથી, વાસના છે. સર્વસ્વનું જ્યાં ત્રલિદાન હોય ત્યાં જ પ્રેમ છે. સાચા પ્રેમ કશી વસ્તુની અપેક્ષા રાખતા નથી; સામેથી ખદલા માગતા નથી; પ્રેમ તા નિમ<sup>6</sup>ળ હાય, શુદ્ધ હાય, નિષ્કામી હાેય, નિઃસ્ત્રાથી<sup>૧</sup> હાેય. **ખદલાની આશા હાેય ત્યાં શુદ્ધ** પ્રે**મ ટકી શકતા જ નથી.** સ'સારનું ચક્ર ચલાવવા માટે વઢકણી વહુએ। પાસેથી હું કામ લઉં છું. તેઓ જે માગે છે તે હું આપું છું. સકામ ભક્તિને હું વધાવી લઉં છું પણ કામના હસરડા તા તેમની પાસે જ કરાવું છું. જ્યારે ભક્તિનું સાચું ફળ તા સતી સ્ત્રીને એટલે કે નિષ્કામ ભકતને જ આપું છું. સતી સ્ત્રીના વૈભવ તેનું અ'બર ને ચાંલ્લા–તે કશું માગે જ નહિ વઢકણી વહુ માગ CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

માગજ કર્યા કરે. બદલાની આશા હાેય ત્યાં સુધી શુદ્ધ પ્રેમજ ન હાેઈ શકે.

'પ્રેમગલી અતિ સાંકરી તામે' દો ન સમાય' પ્રેમ સંસાર પર કરવા છે, ને ભગવાન પર પણ કરવા છે; બન્ને પર! તે કેમ બને? સંસારમાં રહીને સંસારની પ્રીતમાં જ રત રહેા અથવા તા સચ્ચિદાન દ સ્વરૂપમાં લીન થવા ભજનાન દમાં પ્રીત લગાવા. સંસારની વિષ્ટા માઢામાં રાખીને ફરા છા તા ભગવાનના ચરણકમળના સ્પર્શ કચાંથી થાય? ગિરીશ જેવા નશાળાજ ને દારૂડિયા પણ રામકૃષ્ણ પરમહ સને પરાયણ મત્પરાયણ થઈ ને માઢા પામ્યા. કારણ સાચા પ્રેમ. ભગવાન સાથે જયાં પ્રેમ થયા ત્યાં સંસારથી બધી વસ્તુઓ ક્ષુલ્લક લાગશે. દુનિયાભરની કાેઇપણ વસ્તુઓ સાથેના પ્રેમ કરતાં ભગવાનના પ્રેમ જ ઉત્તમ છે માટે જ "સળસે ઊંચી પ્રેમ સગાઇ."

ભગવાન સાથેના પ્રેમની વાત આવી ત્યારે પ્રશ્ન થાય કે ભગવાન કેવા છે. તમે ભગવાનને જેવા ધારા તેવા તે છે; જે ઘાટમાં તેને તમે જુઓ તેવા એ છે. પુરુષ (ભગવાન) માયાને વશ થતા નથી. ભગવાન પર પ્રેમ કરવા એ પ્રશ્ન પૂછવા છે ને? ઘર માંડ્યા પછી પરણેતરની સાથે જેમ પ્રેમ થાય છે, અથવા કરવા પડે છે. તેમ ભગવાન પર પ્રેમ કરા, નામની પાછળ નામી દેાડ્યો આવશે. નાનપણમાં મીરાં વિદ્વલવરને વરી, એને માેટપણ સુધી એ વિશ્વાસ કાયમ રહ્યો અને મૃત્યુ સુધીમાં આ જ વિશ્વાસ દઢ થઈ ગયા. આ છે ઇશ્વરપરાયણતા. સ'સારમાં આપણે વિશ્વાસ રાખીએ છીએ. જામ-નગરથી એક કન્યાને સગપણ માટે મું બઈ લાવ્યા. કન્યાને તા ખબર પણ નથી કે તેના વિદ્વલવર કેવા છે પણ એટલું તા તે સંમજી ગઈ છે કે જેની સાથે તેનું લગ્ન થવાનું છે તેમાં કશા વાંધા નથી. તે તરત જ તેના થનાર પતિને શરણે જાય છે. આ છે સ'સાર પરાયણતા; તેવી જ રીતે 'ઈશ્વરપરાયણતા'નું. ઈશ્વરપરાયણ એટલે કે 'મત્પરાયણ' થાર્ડ જાય તેનું અધું કામ થઈ જાય. ભગવાનને તા સંપૂર્ણ શરણા-CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ગતિ જ જોઈએ છે, ભગવાન તે સર્વંત્ર છે. કર્યા નથી દેખાતા? આપણે બધા જ છીએ. આપણી ભક્તિ સ્વાર્થી છે. વઢકણી વહુએ થી ભગવાન ત્રાસી ગયા છે. એકાદ પણ સતી સ્ત્રી જેવી હાય તા ઠીક. સતી સ્ત્રી જેવા–મત્પરાયણ–ભક્તા ઘણા થઈ ગયા છે, બીલકુલ માગે જ નહિ તેવા. ચૈતન્ય મહાપ્રભુ, તુકારામ, રામકૃષ્ણ પરમહે સ, નામદેવ, નરસિંહ, ગ્રાનેશ્વર આ બધા મત્પરાયણ હતા. તેમાં જરાપણ શ'કા છે!

આ ભક્તા ભગવાનનું ભજન કરવાનું કહે છે અને કથાકારા પણ કહે છે તેમાં ઘણા તફાવત છે. કથા વાંચનાર કથા સ'ભળાવ્યા પછી પેટ ભરવાની અજુગતી વાતા કરે છે. ભક્તિના વાધા પહેરીને દારૂ વેચે છે કે બીજું કાંઈ! શું એ બધાં ભગવાનની વાતાના પ્રયાર કરે છે! અને તે આવી રીતે! કન્યાવિક્રય કરતાં પણ શાસ્ત્રવિક્રય સાઢ પાપ छे. तमे केवं आयरे। छे। तेवं क दीहा आयरशे. यद यद आचरति श्रेष्ठः तद तद देवतरो जनः शुद्ध अभाधियी थयेसा यज्ञी सङ्गण થાય; પાપની કમાઇથી કરેલા તા અફળજ જાય. લાે કકલ્યાણની ભાવનાવાળા મ'દિર, હવેલી કે શાળા બ'ધાવે, નામની તકતી મૂકાવે. કીર્તિમાં વધારે થાય એ જ ભાવનાને! તેમને બધાને થતું હશે કે અમે ન હાઇએ તા કાેેેેેેે બ'ધાવશે! આ બધા બ'ધાવવાના ભગવાનના કાર્યો જ છે. ધનિકને પૈસા આપનાર પણ ભગવાન, આવા કાર્યોની સ્ક્રરણા કરનાર પણ તે જ. દરિયાનું પાણી છે ને દરિયામાં જ્ય છે. લાેકાના સ**ં**કલ્પ–વિકલ્પાેથી લાેકકલ્યાણ થાય છે? મન્દિર, હવેલી, શાળાએ આ બધું બાંધવાની જવાબદારી ભગવાનની જ છે તે ? વઢકણી વહું આ જેવાં બધાં આ કાર્યો કરશે. સતી સ્ત્રી જેવાં તા તે માટે પણ ન માગે. કરનાર કરવાના જ છે તે! આ લાકાથી પણ હલકા છે કથાકારા. કથા સંભળાવીને પૈસા માગે. તેઓ શું ભક્તિ માટેના પારાયણા કરે છે? કથા વાંચીને પૈસા લે તેમાં ભક્તિ કર્યાં આવી ? એક જ ધણી—ઇશ્વરને–વળગી રહેવું જોઈ એ, CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi,

માગ માગ ન કરાય. ધણીમાં પૂરા વિશ્વાસ હાય કે મને ભૂખે નહિ મારે. સાચા ભક્ત 'મત્પરાયણ' ભગવાનમાં વિશ્વાસવાળા હાય. ખરા ભક્ત ભૂખે મરે પણ કશું માગે નહિ. 'મત્પરાયણ' થાય તેના ભાવ કેવા હાય!

'મૈ' તા બિરુદ ભરાસે બહુનામાં' (પ્રેમાન'દ) 'જૈસે ''રાખહું'' વૈસે હિ રહું ' (સ્રરદાસ) 'જ્તઉં કહાં તઝ ચરણ તુમ્હારા ' (તુલસીદાસ)

—આવા શરણાગતિના દીનભાવ ભક્તના બધા કાર્યોમાં જણાઈ આવે છે. ઊઠતાં, ખેસતાં; ખાતાં, પીતાં, બધી વખતે તેને તા એમજ લાગે છે કે સચ્ચિદાન દની મરજીથી જ આ બધું થઈ રહ્યું છે. ઈશનાં મરજી વિના એક પાંદકું પણ હાલી શકતું નથી. તા પછી ચૈતન્યથી ભરપૂર આ દેહને તા એ પરમાત્મા હલાવી રહ્યો છે તેમાં શંકા શાની!

હન્નરા વાર, અરે લાખા ને કરાડા કે અબજો વાર નામસ્મરણ કરા પણ શ્રહ્મા નથી તા બધું નકામું છે. પરિપૂર્ણ શ્રદ્ધા હાય તા તે તરી જય. શ્રદ્ધા હાય તા ડૂંક સમયમાં કાર્ય થાય છે. અખંક શ્રદ્ધા, દઢ ભાવ-ભરપૂર ભક્તિજ ભગવાનના ચરણમાં ધરી દ્યો, શરણા-ગિત ને દીનભાવયુક્ત ભક્તિનાં ભજના ખૂબ ગાઓ. આવાં ભજના ગાવાથી મન આનંદમાં રહે છે. ગીતામાં કહ્યું છે તેમ મારામાં ચિત્ત-વાળા મારામાં જ રહીને પ્રાણને અપંધ્યુ કરનારા ભક્તજન એકબીજાને મારે વિષે બાધ કરતાં તથા ગુણ અને પ્રભાવ સાથે મારું કીર્તન કરતાં સર્વ કાળ સંતુષ્ટ રહે છે અને મારામાં નિરંતર રમમાણ થાય છે. (અ-૧૦. શ્લા. ૯) અને ભાવ જેમ જેમ વધારે દઢ થતા જશે તેમ તેમ ધશ્વરમાં મન વધારે લાગતું જશે. ધશ્વરને ભજતાં ધશ્વરમય થઈ જવાનું. 'મને પામવા માટેની છુદ્ધિ હું આપું છું…સંદૈવ

મારા ધ્યાનમાં લાગેલા અને પ્રીતિપૂર્વ મને લજનાર એવા જે CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

જ્ઞાનીએ હોય છે, તેમને જે તત્ત્વજ્ઞાનરૂપ યાગથી હું પ્રાપ્ત થઈ શકું એવા પુદ્ધિયાગ આપું છું.' (શ્લાક-૧૦. અ. ૧૦)

હન્નરા લાકા ભગવાનનું નામ લે છે પણ ભકત તા કાઇક જ ખને છે; તુકારામ, ગ્રાનેશ્વર, નરસિંહ, મીરાં, સુરદાસ જેવા થાડાક જ. દઢભાવ કેળવશા તા આવા થાડામાં નામ નોંધાશે. તમારે ભકત થવું છે કયાં? તમને તા એમ છે કે ભજન કરનારા ભકતા ખેહાલે મરે છે. એક મ્યાનમાં ખે તલવાર ન જ રહી શકે. પ્રેમગલી ઘણી સાંકડી છે. ભજન ભક્તિમાં મન છે, સંસારમાં પણ મન છે; બન્ને કેમ ખની શકે? એક 'હાલ' હાય તા જ કામ થાય. ભકતના 'એક જ હાલ' હાય છે... તે ભજનના ભાવમાં રચ્યા પચ્યા રહે તે તેના હાલ. તેને સંસારના વિષયાનું 'આકર્ષણ નથી. ભક્તિ ખાંડાની ધાર છે, શૂરવીરના મારગ છે. તેના પર સાવચેતીથી ચાલવા જેવું છે. ભગવાનને શરણે સંપૂર્ણ શરણાગત થઇ જવું. સંસારમાં ભજનના અને ભજનમાં સંસારના એમ ખે ભાવ રાખવા જય તા પછી શું થાય! ખે 'હાલ' થયાં ત્યાં 'ખેહાલ' જ મરવાનું ને! ખેહાલે ન મરવું હોય તા મત્પરાયણ થાએા.

'મત્પરાયણ' થવા માટે તમે લગવાનને ગાતા છાં! શરણે જવું છે માટે, ખરું! ભગવાન કચાં નથી દેખાતા! તે તા સર્વત્ર છે. આપણા મન શીરાપૂરીમાં છે. એકાદ એવા લાખે નીકળે જેની જીને ભગવાનનું નામ વસે, તેને શીરાપૂરી ન ભાવતાં હાય. બેહાલે ન મરવું હાય તા 'મત્પરાયણ' થાએ નહિ તા 'શારાપૂરીપરાયણ' થાએ. '' રસના નામ કહું'' હે જીલ, તું નામ લીધા કર. હે જીવ, ભગવાનના નામનું સ્ટેશ્યુ કર્યા કર. ખીજી ઉપાધિ રાખે તે ભક્ત નથી. સંસારના ઉત્તમ કાર્યો ભક્તાથી જ થાય છે. ભક્તનું દરેક કાર્ય તે ભજન છે.'

રહિભાન છાડયા વિના, વ્યાકુળતા વિના ઉત્કૃષ્ટ ભક્તિ ન થઈ શકે. માડી રાત્રે એક માણસ ઝૂંપડીમાં બેસીને લખતા હતા. તેની બાજુમાં પેટ્રાલની ટાંકી હતી અચાનક ટાંકી ફાટી ને આજુબાજુ

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

ખધું ભડકે બળવા લાગ્યું. પેલા માણસ તેમાં સપડાયા, તેના કપડાં સળગવા લાગ્યાં. તે ઠારવા માટે ઊભી બજારે દાેડચા ને જઇને પડચા તળાવમાં. રસ્તામાં કાેણુ સામું મળ્યું, તેનું એને ભાન ન હતું. પાતે રસ્તામાં દાેડી રહ્યો તેની એને શરમ ન હતી. એનું ચિત્ત કપડાં એાલ-વવામાં એકાત્ર હતું. તેનું મને કાેઈ જગ્યાએ ઠયું નહિ પેલા માણસ તે આ જીવ, બજાર તે માયા. જીવને પરમાત્મ-સ્વરૂપમાં ભળવું છે પણ માયાની બજાર પસાર કરી નાખે ત્યારે તે! આપણી બ્રૂંપડી દરરાજ સળગી રહી છે, પણ આપણે લવલેશ ચિંતા કરતા નથી. જીવ સંસારના ચક્રમાં વાર વાર આવતા જય છે, અને તે દેહાદિ આવ-રણાથી અધાયેલા રહે છે. કપડાં એાલવવા માટે દાેડચા તે વખતે તે માણસમાં હતી તેવી વ્યાકુળતા હાય તાે ઉતકૃષ્ટ ભક્તિ થાય. ઇશ્વરને માટે એટલી તાલાવેલી લાગે તાે એનું કામ થઈ જય; આવા દિલના તરફડાટ ને મનની વ્યાકુળતા જે અનુસવે તેનું કામ થઈ ગયું એમ સમજો.

'મત્પરાયણ' થવા માટે છે આવા તરફડાટ ? દિલમાં કચાંથી હોય ? ઇશ્વરને માટેની વ્યાકુળતા જ કાને છે! આપણે તા સંસારના સ્વાથા ને પ્રાપંચિક પ્રેમમાં ક્સેલા છીએ. વાંદરીના બચ્ચાંની વાત સાંભળી છે! વાંદરીને પોતાના બચ્ચા પર અતિશય પ્રેમ હતો. એક દિવસ મૂશળધાર વરસાદ પડ્યો, પૂર આવ્યું ને વાંદરી તેમાં સપડાઈ. જે ઝાડ પર તે બેડી હતી તે ઝાડ ડૂબવા લાગ્યું. વાંદરી લેચી ડાળ પર જવા લાગી, બચ્ચું સાથે જ હતું, હવે તા એક નાની ડાળ જ ડૂબ્યા વગરની હતી, એકના જ ભાર ઝીલી શકે તેવી હતી. વાંદરી બચ્ચાને પોતાના પગ નીચે રાખીને ઉપર ચડી ગઇ. બચ્ચું મરી ગયું. સંસારી લોકામાં પણ આવા જ પ્રેમ હોય છે. સાચા પ્રેમ અલિ-દાન માગે, બીજું કશું નહિ. પ્રહ્લાદે ભક્તિ માટે સંસારના પ્રેમ તુચ્છ ગણ્યો. પિતાનું મૃત્યું વધાવી લીધું. તેણે જોઈ લીધું કે સંસારી પ્રેમ કરતાં ઇશ્વરી પ્રેમ ઉત્તમ છે. પિતાપુત્રના, પતિપત્નીના, ભાઇબહેનના—સંસારના કાઈ પણ પ્રેમ કરતાં પ્રભુ પ્રેમ ઉત્તમ છે. કર્મા ન કરીએ તો સંસાર કેમ ચાલે એ વિચાર જ ખાટા હતા કર્યા હતા તે હતા તો હતા હતા હતા છે. કર્મા ન કરીએ તો સંસાર કેમ ચાલે એ વિચાર જ ખાટા હતા કાઈ પણ પ્રેમ કરતાં પ્રભુ પ્રેમ

છે. ઇંગ્છાઓને ક્યડી નાખે તે જ સંન્યાસી, વાસનાઓને છુંદી નાખે CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi તે જ ભકત, આવા ભકતા, સંન્યાસીઓ જ 'મત્પરાયણ' થઈ શકે. ચૈતન્ય મહાપ્રભુ ગમે તેના પ્રસાદ જમા લેતા. કળી રે અંત્યજના ઘરનું પાણી પીધું હતું. તમે કહેશા કે શાસ્ત્રામાં નિષેધ છે, પ્રાયશ્ચિત કરનું પડે. પહેલાં વૈશ્વાનરને તા શાંત પાડા પછી શાસ્ત્રોમાં જુઓ. આ શાસ્ત્રા વર્ણાશ્રમ ધર્મને અનુલક્ષ્મીને લખાયેલાં. યુગેયુગે શાસ્ત્રા બદલાય. કલિયુગમાં રામનામ જ શ્રેષ્ઠ છે રામનામ શાસ્ત્રાનું પ્રતિનિધિત્વ લઇને આવ્યું છે. રામનામ લેવાથી તરી જશા. જે મત્પરાયણ થાય છે તેને પછી પાપ કે પુણ્ય લાગતું નથી. અર્જુન શ્રીકૃષ્ણને શરણે ગયા–'મત્પરાયણ ' થઈ ગયા પછી ક્રસ્ક્ષેત્રના સંહારનું પાપ ન લાગ્યું.

'જોગન ખન કે ખન ખન ઢૂં હું – છોડ જગત કી લાજ ' આવી જોગન ખનવું તેનું નામ મત્પરાયણ. તેમાં લક્ષ્ય એક જ રહે છે. પત'ગીયું એક જ ચીજ શીખ્યું છે– દિપકમાં જલી મરવાનું. ભકતાનું જીવન પત'ગિયા જેવું છે. ભગવાનને માટે સવ'સ્વ હાેડમાં મૂકી દે છે. વાયુરહિત સ્થાનમાં દીવા જેમ નથી ડાેલતા તેમ આવા. સમાધિષ્ઠ યાેગીઓનાં મન ન ડગે. મીરાં, નરસિંહ, ગારાંગ જેવા ચાેવીસે કલાક સહજ સમાધિમાં જ રહેતાં. સંસારના વાયરા તેઓને ચલાયમાન ન કરી શકે. ( यथा दिपा-निवातस्थो. અ- ક-૧૯)

પુષ્ટિમાર્ગ જેને ધ્રહ્મસં અધ કહે છે તેને ગીતા 'મત્ય-રાયણ ' કહે છે વેદાંતનાં કે ધર્માનાં તમામ પુસ્તકામાં આ જ રહસ્ય છે. તન મન ધન સ્વેશ્વ અપે શુ કરી દા, જેમ શિવાજીએ રામદાસને આપ્યું તેમ પાપપુષ્યનાં પોટલાં શિવાજીએ રામદાસને સાંપ્યાં, રામદાસે જગન્નિયંતાને અપે શુ કર્યા. તન મન ધન અપે શુ કરા, પાપપુષ્યનાં પોટલાં આપોઆપ જશે માટે મત્પરાયશ થાઓ, ભગવાનનું શરશુ સ્વીકારા. 'મત્પરાયશુ' એટલે ભગવાનને પરાયશુ, ભગવદ્ શરશુ.

3

# નામ સંકીર્તન

મન ખહુ જ ચંચળ છે. તે કદી વિચારાથી મુકત વિચારશૂન્ય ખની શકતું નથી. કંઈ ને કંઈ ઘાટ તે ઘક્યા જ કરવાનું. વિચારાના ઘોડા જયારે મનમાં દોડતા હોય ત્યારે કેવી રીતે એમ કહી શકાય કે મન શાંત છે. એક પછી એક વિચારા ઊંઘમાં પણ, સ્વપ્નમાં પણ આવી આવીને જયાં સતાવતા હોય ત્યાં મન શાંત છે એમ કેમ માનવું? મન સ્થિર નથી જ થયું. તો પછી મનને સ્થિર કેમ કરી શકાય? બાળક પાસે કાઈ ચીજ હાય અને તે લઈ લઈએ તા બાળક રડવા માંડે તેના પાસેથી તે ચીજ લેવા માટે બીજી ચીજ તેના હાથમાં આપવી પડે. મનનું પણ તેવું જ છે. તેને એક ચીજ આપીને બીજી વસ્તુઓ ખૂંચવી લ્યા, એક વસ્તુની અદલાબદલી કરવા માટે બીજી વસ્તુ તેના હાથમાં મુકા. આ બીજી વસ્તુ તે નામસંકીત ન.

મનને વિચારશૂન્ય કરવા માટે સરળમાં સરળ ઉપાય તે નામ સંકીત ન. બીજો કાઈ પણ ઉપાય તેના જેટલા સરળ નહિ હાય. ઋષિમુનીએા તપ કરીને થાકા ગયા, તેમણે મનાનિ-ત્રહ માટે કશું પણ બાકા નહિ રાખ્યું હાય. ઘણાએ તે માટે સંસાર છાડીને વાનપ્રસ્થાશ્રમ કે સંન્યાસ સ્વીકાર્યા. ગૌતમણુદ્ધ જેવાએ

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

શરીરને કષ્ટ આપીને તાવી નાખ્યું, આ બધા કરતાં નામસંકીર્તન સરળ ઉપાય છે, ઉત્તમ સાધન છે. નામસ્મરણથી બીજા બધા વિચારા ગુમ થઇ જાય છે. સાક્ષાત્કાર થઇ જાય છે. શાસ્ત્રોમાં ચાર યુગ કહ્યા છે પણ ખરી રીતે તો કાઈ યુગ જ નથી, અને જો યુગ હાય તા પણ કાઈપણ યુગમાં નામસંકીર્તન શ્રેષ્ઠ છે. કાઈપણ વખતે નામસંકીર્તનથી માક્ષ હાથવે તમાં જ છે.

પોતાને પ્રિય એવા કાેઈપણ ગામનું નામ પછી તે ઝરિયા હાેય, જબલપુર હાેય કે અમદાવાદ હાેય-જ્યારે દેવાય છે ત્યારે ત્યાંના સગાવહાલાં આપણને યાદ આવી જાય છે, અને મનને આનંદ થાય છે. એ જ પ્રમાણે ઈશ્વરનું નામ અને તેની વાતા ભકતના રૂ'વેરુ'વાં ખડા કરી દે છે, ભકત રાેમાંચ અનુભવે છે.

એક જ ચીજતા આ વાઘા ઇધરે પહેર્યા છે. સધવા હાય કે વિધવા હાય, ગૃહસ્થા હાય કે વિધવ હાય, સાલ્લા પહેર્યા હાય કે ધાતિયું પહેર્યું હાય પણ તે બધામાં એક અવિનાશી આત્મા જ નાચી રહ્યા છે, માટે જ કહ્યું છે કે ભગવાનના દર્શન માટે કાઇ સાધ-નથી. ભગવાન પાતે જ સાધન કરી રહ્યા છે આપણને પાતાના તરફ ખેંચવા માટે.

નામનું સ્મરણ કરતાં નામના નામીમાં લય થઈ જાય છે, તે ઘટઘટમાં અ'તરયામિ રૂપે વિલસી રહ્યો છે, પણ આપણે તે જોવાની દૃષ્ટિ કેળવી નથી. પહેલાં એટલું ધ્યાનમાં લઈ લ્યા કે 'હું' છું તા જગત છે'-'આપ મૂઆ પીછે હુખ ગઈ દુનિયા.' નાશવ'ત દેહનું જ્યારે અસ્તીત્ત્વ નહિ હાય ત્યારે જગત પણ નહિ હાય. મારા વડે જ આ સૂર્ય પ્રકાશી રહ્યો છે, મારા વડે જ ચંદ્ર પાતાની શીતળતા જગતમાં પ્રસારે છે, મારા વડે જ આ તારાઓ આંખમિ'ચાણાં કરતાં સ'તાકૂકડી રમે છે, મારા વડે જ સારા વડે જ સાગરમાં ભરતીઓડ થાય છે ને મેથ ધનુષમાં ર'ગા પુરાય છે, મારા વડે જ સરિતાઓ ક્લિક્લિનાદે વહેતી

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

માલુમ પડે છે; મારાં વડે જ ઊંચા પર્વતાની દાચ અાકા-શને જાણે ચૂમવા જાય છે, મારા વડે જ ભૂરાે આકાશના ર'ગ મને ઘનશ્યામની યાદ અપાવે છે…કૂલની સુગધ, ભમરા-એાના ગુંજારવ, મસ્ત હવાની હિલચાલ–આ બધું હું છું ત્યાં સુધી જ છે જ્યાં આંખ માં ચાઈ ત્યાં આંખ સામે શાશ્વત અધકાર આવી પહેાંચ્યાે. પછી જગત અદશ્ય થઈ ગયું ને દુનિયા પણ મરી ગઈ.

જગત રૂપવાળું છે તાે હું ઇશ્વર રૂપ વિનાનાે છું. આ બધા 'છે' 'છે'ને 'નથા' 'નથા'ની જ રમત છે. 'છે' 'છે' માં ઇ ર સગ્રણ-રૂપેપ્રકાશી રહ્યા છે ને લીલા (જગત) કરી રહ્યો છે. જ્યારે 'નથા' 'નથી' માં પરમેશ્વર નિગુ'ણરૂપે વિરાજે છે.

> अहं निविकल्पो निराकाररूपो विभुव्याप्य सर्वत्र सर्वे निद्रयाणि। सदा ये समत्वं न भुक्तिन्बन्ध श्चिदानन्दरूपः शिवाऽह शिवाऽह ॥

એ रीते कोतां लक्ष्तरूपे लगवान अने लगवानरूपे लक्ष्त यनने એક બની ગયાં. ભગવાનનાં સહસ્ત્ર નામા છે જ્યારે દષ્ટિ આત્મામાં લીન થાય છે ત્યારપછી તાે મંજીરા, દુપટ્ટી કડછી, વેલણુ, તપેલી, પુસ્તક એમ ક્રાઈપણ નામ બાલા તે જય જ છે. ભગવાનના મને દર્શન નથી થયા એ જે ભાવના છે તે એમ ખતાવે છે કે ભગવાનથી અમે એટલા દૂર છીએ. આવું શા માટે ? ચાવીસે કલાક ભગ-વાનનાં સાન્નિધ્યમાં રહેવું હાય તેા એવી દચ્છિ કેળવાે કે ખધા જ નામ ભગવાનનાં છે, **ખધાં જ રૂપ** ધશ્વરનાં છે.

મનાનિત્રહ માટે એક નામ લઇને બધાને એકમાં જુઓ. Try to look, 'One in all, All in one' (लेवाने। प्रयतन કરે –બધાને એકમાં ને એકમાં બધાને ) નામરમરણથી દઢતા થાય છે, વિશ્વાસ દઢ **ળની જાય છે. વિશ્વાસ દઢ થયા પછી** સર્વ કંઈ થઇ શકે છે. CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

तमे કહે। छे। मते सग्नाननां दर्शन नथी थया, नथी थता ध्रेरे. दृश्न शक्ट क भारा छे. सग्नान કહે छे हुं प्रत्यक्ष छुं. हुं यरायरमां व्याप्त क छुं. पछी दर्शन हानां नारायणः श्री करूणाम्चुरा- शिनाना स्वरूपैश्चरतीहरूकों । तेने सग्रख्मांथी निग्रुंख्मां निग्रुंख्मांथी सग्रख्मां सरी कतां वार नथी सागती. स्वय' ઇन्छा, स्वय' प्रकाश के क परमेश्वर छे. पोताना स्वरूपमां ते निग्रुंख्य ३पे ने पढ़ार सग्रख्रेपे क प्रकाशी रहे छे. प्राधीमात्रमां ने छ्वक 'तुमां अ'माने कोवी कोई को, ते कोवानी दृष्टि हेणव्यी कोई को. कृष्णु कृष्णु केहेतां कृष्णु दृष्णु हेण्या अभां क अभिन्या अभां क स्वाप्त पत्री गर्ध, क्रमां क सीत थर्ध गर्ध, क्रमां क अभ्वरूप थर्ध गर्ध.

આદિમાં ને અ'તમાં કાંઇ છે જ નહિ. જે દેખાય છે તે બધુ' મધ્યમાં જ છે, માટે જ નામસ્મરણ એ જ મનાનિગ્રહ માટેનું સાધન છે. ભગવાન કહે છે, જુઓ:—

હિમાલયના વાઘા પહેરીને કાળુ બેઠું છે? ગુરુઓમાં બૃહસ્પતિ ને પર્વતામાં મેર હું છું. સેનાપતિઓમાં ક્રાતિ ક્ય ને જળાશયામાં સાગર હું છું. વાણીમાં એકાક્ષર અને યગ્નામાં જપયત્ર હું છું. સ્થાવરામાં હિમાલય અને વૃક્ષામાં પીપળા હું છું. દેવિ એમાં નારદ અને ગધ-વેમાં ચિત્રસ્થ હું છું. સિદ્ધોમાં કપિલમુનિ અને પાંડવામાં અર્જુન હું છું.

કંઈ નદીમાં નહાશા ? કયા તીર્થમાં જશા ? અહી જ નદી છે, અહી જ તીર્થ છે, અહી જ જગન્નાથપુરી છે. કૃષ્ણુ, બળદેવ તે સુલદા અહી જ છે. શું આ બધુ રૂપક છે ? એક જ ભાવ રાખવા જોઇએ. અખંક તપસ્યા હાય તો ભાર છે ભગવાનના કે દર્શન ન દે! જ્યાં આપણા ભાવ હાય કે ' હમ તા કરકે હી રહે ગે—પછી ? આંખ બંધ કરીને બંસરીવાલાને જોવાની ધારણા કરા, શ્વાસ આપાઓપ બંધ થઈ જશે. પછી તેની જ સ્ફુરણા થશે, કૃષ્ણ દર્શન દેશે. સ્વયં ઇચ્છા કરા એટલે તે મળશે; અગર તેની કચ્છા પર સર્વ છોડા. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

નામસ્મરણ કર્યા જ કરાે. એકમાં ભાવના કરાે. ઇશ્વરની કર્યા ના છે? એ તાે કહે છે કે મને કાેઈપણ જુએ. આપણે કર્યા તેને જોવાે છે. તમારી ઇચ્છા પર મારું અવલ'ળન છે. 'Let there be light and there was light.' જ્યા જ્યા સ્થળિ હે મન માઝે, ત્યા ત્યા સ્થળિ હે નિજરૂપ તુઝે.'

ભગવાન તાે કહે છે કે હું સ્વય' કૂતરા, ગધેડા, કીડી ખનીને બેડાે છું. બિલાડી ખનીને દૂધ પીવા આવું છું તા તમે મારા છા. કૂતરા બની ચૂલા પાસે પહેાંચું તા તમે તિરસ્કાર કરાે છા. ત્યારે તમારા અ'તર સુધી હું કેવી **રીતે પહોંચુ**. તમે બધાના તિરસ્કાર કરા છા, દ્વેષ કરા છા, ચાડાં તે જ પ્રેમ કરા છા–આવું શા માટે ? ચારતું, વેશ્યાનું, સાપનું રૂપ હું લઉં છું, ત્યારે તમે મારા તિરસ્કાર કરાે છાં. તમારે માટે હું ખાટલા, માટલું ચૂલાે ને ટ્રંક બની ગયાે. તમને આનંદ આપવા તમારી સ્ત્રી ખની ગયો. તમને ખાળક રમાડવાની ઇચ્છા થઈ ત્યારે તમારું બાળક બની ગયા. હવે હું કયાં છું! કહા જોઇએ, તમે મને હડ હડ કરાે છા. મારી આ રિથતિ છે. તેને વાસી ભાત ખાવા પડે છે. નામદેવે કુતરાને રાટલા ઘી ચાપડીને જ આપ્યા હતા—તેમાં તેને મારું દર્શન થયું. પ્રાણીમાત્રમાં હું ઢળવળી રહ્યો છું. સગુણ ધ્રહ્મમાં મારી આ સ્થિતિ છે. તમે કયાં મારા દર્શન કરા છા ? મારી તાે કફાેડી સ્થિતિ છે. મારુ ખરુ રૂપ તાે દરિદ્ર-નારાયણામાં જ જોવામાં આવે છે. અત્યારે કીડીયાઈ તે ખાંડ નથી મળતી. હું ૮ળવળી રહ્યો છું, કેવી રીતે દર્શન આપું? લોકા ખાલી માહેથી જ વિવેક કરે છે કે ચાલા જમવા. દિલમાં ખિલકુલ ભાવના નથી. હા! કદાચ કાઇ વખત આંખમાંથી આંસુ પડી જાય છે, કરવાનું કાઈ કશું કરતું નથી. રામતીર્થ કહે છે તેમ આંખની દવા માઢામાં અને માઢાની દવા આંખમાં લગાવે તેના જેવા એ ઘાટ છે. CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi જો માયા જ મરી જાય પછી શું ? પાંચ પચીસમાં એસવું પડે, સ્ત્રીઓમાં એસવું –એ બધું પછી કાતે! સ્ત્રી કાતે કહેવી! તેમાં યે લગવાનનાં જ દર્શન કરવાના રહે છે તે! દ્રામ, ગાડી, માટર, બધામાં લગવાનના જ દર્શન થાય છે તે! પર્વત પર ચઢતા જાઓ, બધી વસ્તુઓ નાની નાની દેખાય, સગુગુરૂપ દેખાય અને પર્વતની ટાચ પર ચઢીને જોશા તા કશુંય દેખાય નહિ, એ જ નિર્જુગુરૂપ. ઘનશ્યામના રંગ ને આકાશના રંગ જ્યાં એક થઈ જાય ત્યાં પછી બીજું કશું રૂપ યાદ આવે ?

એક જ સ્થળે ખેસીને તપ થવાનું હતું કે! જપતપ એવી રીતે થાય કે! ન ક દળાવીને મનાનિત્રહ કરીને, પ્રાણાયામ કરીને શું ઇશ્વરને ખાલાવાતા હશે! ના રે ના. ચારેય તરફ ચાલતા રહા, ચારે બાજુ નજર રાખતા રહા તા પળ પળ ભગવાનનું દર્શન થશે. આ જ મનાનિત્રહ છે, આ જ આત્મસાક્ષાત્કાર છે, આ જ દર્શન છે,—'પ્રગટ ભયે મારે શ્યામ.'

પરણીને નવવધૂ આવે ત્યારે ખુરખા હોય, લાજ કાઢી હોય, બહુ જ શરમ હોય છે પણ જગત જયારે સૃઈ જય ત્યારે બન્ને એકમાં જ લીન થઈ જય છે. પછી ત્યાં 'બે જુદાં છે ' એમ કહેનાર બીજો કાઈ રહેતા નથી. સંસારી પ્રેમ બધાને કરવા છે પણ ઇશ્વર પ્રત્યે કાઈ ને પ્રેમ કરવા નથી. કમળા થઈ જાય તા પીળું દેખાય. ઈશ્વર પ્રત્યે પ્રેમ થઈ જાય તા બધું ઇશ્વરમય દેખાય. આ (કમળાના) ભાવ જ કેળવવા પડશે, તા જ અવિનાશી શાશ્વત, નિત્ય, અજરઅમર એવા તત્ત્વને જાણી શકાય, અનુભવી શકાય. ભગવદ્દશ્વન માટે તમારે પાતાના જ અંચળા કાઢી નાખવાના છે.

ભગવતીના ફાટા રાખા છા પણ ધરમાં વહુ છે તેમાં શું ભગવતી નથી ? શ્રદ્ધા નથી ને ભીંતા પર ફાટાનું પ્રદર્શન શા કામનું! ફાટા અ દર મૂકા, (હૃદયમાં). ખહાર ફાટા રાખશા એટલે શું હું તમારી CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi પાસે આવીશ ! રખે કસતા હા ! ફાટા અંદર મૂંકા, એવી રીતે અંદર મૂંકા કે બહાર કરાય જવું જંત પડે.

ભગવાન તા કહેશે કે હું ગંધેડા બનીને આવું ત્યારે નગ્ન પણ છું. સાડી નથી 'હેરી, ચર્ણિયા નથી પહેર્યા, નથી ધાતિયું કે પાટલૂન. ખાલા, હવે મને કેમ જોતા નથી. ભગવાન કહે છે કે એ સી ટકા ગરીબાને, મેં, વીસ ટકા શ્રીમ તાની ખુશી માટે બનાવ્યા, સેવા કરીને ખુશ થવા માટે. એ ગરીબામાં તે દરિદ્રોમાં જ હું વસી રહ્યો છું, પણ તમારે દર્શન કર્યા કરવાં છે! કતરા ને બિલાડી આવે ત્યારે લાકડી લઇને હેડહેડ કરતાં ઊઠાે છેં તાે 'હું' તમારા હૃદય સુધી કચાંથી પહેાંચીશ ! પછી કહેા છેા કે ' હદયમાં ઇશ્વર છે '–કેવી ખાટી ભાવના ! ગાવુ છે : અ'તરમાંથી નહિ રે વિસારુ હરિ.' 'મને' તમારે અ'તરમાં રાખવા છે તે અ યી રીતે! તેના કરતાં 'અ'તરમાંથી તમને વિસાર' હરિ' એમ ગાએ ! ભગવદદર્શન કરવું હોય તો ધરાવવાના ખાટા વિવેક છોડા, તે ભૂખ્યાંઓમાં ભગવાનને જોઇને ધરાવા. ખહુ જ સાવચેતીથી ચાલવું પડશે. 'હરિતા મારગ છે શરાતા, નહિ કાયરનું કામ જોતે.' પ્રખળ ઈચ્છા કરાે, જખરી તાલાવેલી જાગવી જોઈએ દિલમાં જળરદસ્ત વ'ટાળિયાની આંધિ ઊઠે એવી ભય'કર ઝંખના તેને માટે કરવી પડશે. દિલ તેને મળવા તલપાપડ થઈ ને ઝુરે પછી ભગવાન નાચતા જ દેખાશે. સતત દર્શન-પ્રાણી માત્રમાં ભગવાનના સતત દર્શન એ જ એક સાર પકડી લ્યાે.

ઉત્તમમાં ઉત્તમ આશ્રમ હાય તા તે ગૃહસ્થાશ્રમ. સેવા માટે જ તેને ઉત્તમ ગણ્યો છે, માક્ષ ત્યાં જ મળે છે. ધનના સદુપયાંગ પણ ત્યાં સારી રીતે થઈ શકે છે. સ સારમાં રહીને ખૈરી–છાકરાં સાથે ભગવદ્દભજન થઈ શકે છે. પ્રાણી માત્રમાં દયા રાખીને બનતું કરી છૂટવાની તંક મળે છે. સ ન્યાસીઓ તા શું કરવાના–તેઓ તા દેહને ખાળીને સ્ત્રય ભગવાન થઈ ગયા છે. સ ન્યાસીના હાથમાં એક જ તલવાર છે. જયારે જનક જેવા નિષ્કામી ગૃહસ્થાશ્રમીના હાથમાં એ જ તલવાર છે. જયારે જનક જેવા નિષ્કામી ગૃહસ્થાશ્રમીના હાથમાં એ CCO. In Public Domain. Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

તલવાર છે; એક હાથમાં નિષ્કામભાવથી સમાજસેવા છે, જ્યારે બીજા હાથમાં ઓહેલા ભગવા અ'ચળા છે કે જે નિષ્કામભક્તિ તરફ ખે'ચી ગયા છે.

એક જ સુરત ખધે ફેલાઈ રહી છે, તે તે શ્યામ સુંદરની. તેને જ પીછાતા, તે જ સૂરતને જુઓ. રાગ દ્વેષથી કંઈ કરવા જેવું પછી નહિ રહે. યાગ, અભ્યાસ, શાસ્ત્રાનું અધ્યયન, કઠાર તપશ્ચર્યા-લિંધ માથે લટકવાની, લાખંડના ખીલા પર સુવાની, ખાધા-પીધા વગર દેહતે જીવતા સળગાવી દેવાની-વગેરે પારાવાર કષ્ટની જરૂર નથી. ઉપર કહ્યા પ્રમાણે મનતા નિગ્રહ કરા એટલે બસ થયું, પછી કશાની જરૂર નથી. લગવાનની સાથે એકરસતા કેળવા એટલે પત્યું. પછી સગુણમાંથી નિગ્રં ખુમાં જતાં વાર કેટલી! નિગ્રં ખુમાંથી સગુણમાં આવતાં પણ વાર કેટલી!

8

#### ' શકા '

#### श्रद्धा विना सिक्ति नि

સાધકને કદાચ પ્રશ્ન થાય કે શ્રહા વિના ભક્તિ થાય ખરી ? ભગવાનને મેળવવા માટે શ્રહાની શી જરૂર છે?

ભક્તિ માટે અખંડ અને અતૂટ, દઢ અને મજબુત એવી અચલ શ્રદ્ધાની ગાંઠ જ્યાં પાકી થઈ એટલે એનું કામ પત્યું. ભગવાન ઉપર શ્રદ્ધા થવી—પાકી શ્રદ્ધા થવી, એનું નામ જ ભક્તિ. ભગવાન ઉપર વિશ્વાસ અને દઢ શ્રદ્ધા જ્યાં મજબૂત થયાં એટલે ખર્; જ્ઞાન મળ્યું એમ સમજવું.

શ્રદ્ધા થાય તા પ્રેમ થાય શ્રદ્ધાનું નામ જ પ્રેમ. શ્રદ્ધા જ ભગવાન છે. જેનામાં શ્રદ્ધા પ્રગટ થઈ તેનામાં ભગવાને પ્રવેશ કર્યો એમ સમજવું. ભગવાનને સમજી જવામાં જે કામ આવે છે, તે આ શ્રદ્ધા જ કામ આવે છે; ત્યાં ભણતર કે જ્ઞાનની જરૂર પડતી નથી. ભગવાનને જાગુવા માટે ઊંચી કેળવણી અને બીજી વધી વિદ્યા-એમાં પારંગતતા મેળવવી જોઈએ – એવું કશું જ નથી. પાકી શ્રદ્ધા અને અચલ વિશ્વાસ હોય તા ભવસાગર પાર ઉતરી જવાય. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

કાઈ એક વૃદ્ધ બાઈ કથા સાંભળતી. કથામાં તેણે એટલું સાંભાષું કે કાઈ પણ ભગવાનનું નામ જે કાઈ શ્રદ્ધાથી બાલે અગર સાંભળ તા આ ભવસાગર પાર ઉ.રી જ્ય. બાઈ એ તા આ અખતરા અજ-માવ્યા, રામનું નામ દઈ દરરાજ રસ્તામાં આવતી નદી તરી જ્ય, અને કથા સાંભળવા બહુ જ એાં છા વખતમાં નિયત રથાને પહોંચી જ્ય, આ બાઈ આટલી ઝડપથી કેવી રીતે આવે છે તે માટે એક દિવસ ચર્ચા ચાલી. જે મહાતમા કથા વાંચતા હતા અને કહેતા હતા કે રામનું નામ લર્ખ સંસાર તરી જાઓ, તે પણ કરવા લાગ્યા. કે " ચાલા, હું પણ આ પ્રયાગ કરી નદી તરી જાઉં." મહાતમા તા કથા જ વાંચતા હતા, તેમને કે ઇ શ્રદ્ધા ન હતી તેથી તે ડૂળવા લાગ્યા. લોકોએ જો છું અને બચાવી લીધા. જયારે બાઈ તા નદી તરી ગઈ. જે આ નદી તરી ગયાં તે ભવસાગર પણ પાર ઉત્તરી ગયા તેમાં શંકા નથી.

શાસ્ત્રો વેદાંત જાણવાની જરૂર પણ શી ? ભગવાન પર શ્રહા થઈ ગયા પછી ભગવાનના અધૂરા નામથી પણ તરી જશા.

> " નિર્ભલ હૈવે ખલ રામ પુકાર્યો, આયે આધે નામ. "સુનેરી મૈને નિર્ભલ કે ખલ રામ.

> > [ સુઃદાસ ]

જેણું શાસ્ત્રા ઉથલાવ્યાં થી, ભાગવત-રામાયણ જેણું વાંચ્યાં નથી, જેણું વેદ અને ગીતાનું નામ પણ કદી સાંભળ્યું નથી એવા દીન, પતિત અધમને તારનારા અને ઉગારનારા આ ભગવાનને તા ફક્ત એક શ્રદ્ધાથી જ યાદ કરવાના છે; અને શ્રદ્ધાથી હદયના કળાટમાં પૂરી દેવાના છે. ગીધ—વ્યાધને ઉગાર્યા, તે શું તેમણે શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કર્યા હતા ?

અજામીલ ગીધ વ્યાધ, ઇનિમે' કહેા કૌન સાધ પ'છીકા પર પઢાત, ગણિકા સી તારી દીનન—દુઃખ—હરન દેવ સન્તન હિતકારી – [સુરદાસ ો

ભગવાનને એ કશું જેવાની ફુરસદ નથી, કે એણે ધ્યાન કર્યું કે માળા ફેરવી કે કરોડો જપ કર્યા. શ્રધ્ધાથી એકવાર અંતું નામ પાકાયું એટલે એ આવીને ઉભા રહેવાના. દીન દુખિયાનાં દુઃખ દૂર કરવા અને સંતાનું હિત કરવા એક નામના પાકારે; અરે, અર્ધા નામના પાકારે પણ એ ભગવાન દોડયો આવે છે, પણ તેને બાલાવવા માટે અયલ દઢ શ્રહ્મા જોઈએ.

श्रद्धावाँ हुभते ज्ञानं तत्पर: संयतेन्द्रिय:।
ज्ञानं सुब्ध्वा परां ज्ञान्तिसचित्रणाधिगच्छति ॥

[ગીતા: અ. ૪. શ્લાક ૩૯]

"શ્રહ્માવાન, ત્રાનપ્રાપ્તિની તીલ ઇચ્છાવાળા અને જિતેન્દ્રિય પુરુષને ત્રાન પ્રાપ્ત થાય છે અને તે પ્રાપ્ત થયા પછી તરત જ ઉત્તમ શાંતિ મળે છે."

શ્રદ્ધા એ જ ક્ળ છે. શ્રદ્ધા એ જ ભગવાન છે. શ્રદ્ધા વિનાનું બધું નકામું. શ્રદ્ધા તો રાખવી જ પડે છે, શ્રદ્ધા વગર માણસ જવી શકતો નથી; પણ આપણી શ્રદ્ધા ઠેકાણાસર નથી. આપણી શ્રદ્ધા કેઠેકાણે વેરાયેલી પડી છે. આપણી શ્રદ્ધા ભેરાં, છોકરાં, નાકરી, શેઠ વગેરેમાં ગુંચવાયેલી પડી છે, એટલે એ શ્રદ્ધાને સ્થાનાંતર કરાવી નાખા એટલે પત્યું. સંસાર ઉપરની શ્રદ્ધાને ફેરબદલી કરી ભગવાન ઉપર જ સ્થિત કરા અને મજબૂત કરા શ્રપ્ધા દઢ થઈ એટલે કામ સર્યું.

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

#### ભગવાન પર શ્રધ્ધા કેમ થાય?

લોકા પૈસા કમાવા ચારે તરફ દોડે છે તે અખૂટ સુખ પ્રાપ્ત કરવાને માટે ઝાંવાં નાંખે છે તેવી રીતે ભગવાન દૂર છે એમ સમજીને ભક્ત ભગવાનને મેળવવા માટે આમતેમ ચારે તરફ દેટ મૂકચા કરે છે. ભગવાન દૂર છે તે તેને મેળવવાનો છે એ ભાવના નીચા પ્રકારના ભક્ત કરી શકે. ભગવાન સર્વત્ર પ્રસરેલા છે અને તે અહિંજ—પાતાનામાં જ છે એવી શ્રહ્ધા જેને થઈ ગઈ છે તે ઉત્તમ પ્રકારના ભક્ત છે. કહે છે કે જ્યારે તમારી અંદર જ '' હું '' છું એવું જ્ઞાન છે છતાં પણ ભગવાનને આપણે ઢૂં ઢવા જઈએ તા ભગવાનને ખાટું લાગે જ તે? એના અર્થ એમ પણ નથી કે માધવળાગમાં કે મહાલદ્ધમીના મંદિરે કદી ન જવું. મંદિરે જવું અલળતા, પણ આ પ્રતીતિ સાથે કે ક્થર સર્વત્ર છે, પાતાનામાં છે અને સર્વ કાર્યનામાં છે.

થાડી શ્રદ્ધા સંસારમાં – સંસારમાં પણ પૂરી શ્રદ્ધા તો નથી જ થાડી શ્રદ્ધા ભગવાન ઉપર - આમ કેમ ચાલે? એમાંથી કાેઈ એક પર તાે શ્રદ્ધા પાકી કરી લ્યાે. આ તાે " અનાે ભ્રષ્ટ તતાે ભ્રષ્ટ " જેવું થયું. સંસાર પર સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા નહિ, અને ભગવા ા પર પણ સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા નહિ. ભગવાનના કરાેડા નામ લખવાથી અને માલવાથી શું વળે ? શ્રદ્ધાથી એક બે વાર પણ નામ બાેલાે તાે સમજો કે તમાર્ફ કામ થઈ ગયું. અને ભગવાનનું નામ પણ એકાદ વખત લેવામાં આવે, પાકી શ્રદ્ધાથી અને અયલ વિધાસથી, તાે ભગવાન કયાં દૂર હતાે.?

કબીરના છાકરા કમાલે એક રાગીને ત્રણ વખત રામ—નામ લેવાનું કહ્યું. ભગવાનના નામાચ્ચારણ સાથે એ રાગી માણસની તબીયત સારી થઈ ગઈ. કબીરે કમાલને ધમકાવ્યા કે શા માટે આમ કર્યું ? "રે ભલા માણસ! ભગવાનનું નામ તે ત્રણ વખત દેવાનું હાય? તું તુલસીદાસ પાસે જ અને કહે તે સાંભળ-" કમાલ તા તુલસીદાસ પાસે ગયા. તુલસીદાસે કાગળ ઉપર "રા" લખી તેના ટ્રુકડા કરી રાગી- એાને આપ્યા. કમાલને હવે સમજાયું કે પુરું નામ ભગવાનનું વટાલવું જોઇએ નહિ. ત્રણ વાર રામ—નામ દેવાની જરૂર નથી.

ભજન સંકીત નમાં જ્યાં એક કલાક પણ તમે શ્રદ્ધાથી ખેઠા ત્યાં પછી કાઈ કર્મા તમને સતાવશે નહિ. આપાઆપ કર્માનું દેવાળું નીકળવાનું. કર્માનું દેવાળું નીકળે તો તેની કશી ચિંતા પણ ન હોવી જોઇએ.

## ભક્તિ મુખ્ત રાખવી.

કાઈ એક રાજ અને રાણી હતાં. રાણીને ભગવાન પર દઢ ભાવ અને પાકી શ્રદ્ધા—જયારે રાજાને બિલકુલ ભગવાન પર શ્રદ્ધા નહિ. બન્ને વચ્ચે હંમેશાં આ બાયતમાં ઝઘડા ચાલે. બન્યું એવું કે રાજા એક વખત સ્તેલા હતા. તેમના માંઢામાંથી ભગવાનનું નામ નીકળી ગયું. રાણી જે પાસે જ સ્તાં હતાં તે આ સાંભળીને બહુ જ આનંદમાં આવી ગયાં. રાણીએ તો સવારે વહેલાં ઉકીને વાજાં વગડાવ્યાં. રાજા પૂછે કે આ બધું શું છે? રાણીએ વાતના સ્ફાટ કર્યો. રાજાને સમ-જાયું કે તેના મુખમાંથી અચાનક અજાણતાં ભગવાનનું નામ નીકળી ગયું. જે હૈયે હાય તે હાઢે આવ્યા વગર રહે ખરું?..... અને તરત જ તેમનું મૃત્યું થયું. બીજા જાણે જ કેમ કે તે ભકિત કરે છે? શું ભકિત સર્વની સમક્ષ પ્રદર્શન કરવાની વસ્તુ છે? એ તા ગાપ્ય વસ્તુ છે. અઢળક ધન સંપત્તિના ખજાના કરતાં પણ આ ભકિત—ધન ઘણું જ ચઢિયાતું છે, કિંમતી છે, અમૂલ્ય છે, તેનું પ્રદર્શન હોઈ જ કેમ શકે?

તુલસીદામ અને કખીર પણ એજ કહે છે. ભક્તિને આટલી ગુપ્ત રાખવાની છે. ભગવાનને તો અંદર જ રાખવાના છે સમાવવાના છે; તેના બહાર જરા પણ દેખાવ થવા જોઇએ નહિ. ઘણા લોકા ભક્તિના બાહ્યિક દેખાવ કરે છે. ટીલાં ટપકાં, માળા, છાપા, જાત્રા વગેરે. ભક્તિના બહારનાં સ્વાંગને તિલાંજલી આપવી જોઈએ. તેની CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

જરૂર પણ શું છે. સાધક જેમ જેમ આગળ વધે છે ને આત્મ-સાક્ષાત્કારની નજિંદક પહોંચતા જાય છે ત્યારે આ બધાં ખાદ્ય સ્વાંગ, સર્પાની કાંચળીની માફક તેની મેળે જ સાહજિક રીતે સરી પડે છે. તેને ત્યાગલું નથી પડતું. તેને દાહવું નથી પડતું. તે માટેના નેને પ્રયત્ના નથી કરવા પડતા એની મેળે એ બધું છૂટી જાય છે; અને તે એટલી હદ સુધી કે એ બાહ્ય દિષ્ટએ નાસ્તિકની પાયરી પર ખુશીથી ખેસી શકે. ઉપલક દિષ્ટથી જોનારને એ સાધક નાસ્તિક જ જણાવાના.

ભક્તિનું તો આવું છે. ળહાર કહેવું પણ જોઇએ નહિ કે અમે ભક્ત છોએ અને ભગવાન પર શ્રહ્યા કેવી થવી જોઈએ તે જાણા છો? પેલા રાજના જેવી. માઢામાંથી એક હરફ પણ નહિ નીકળવા જોઇએ, ભગવાન વિષે એક શખ્દ પણ નહિ નીકળવા જોઈએ, ભગવદ્ પ્રીતિની વાતો સંબંધી, સાધક ળહાર બધાને તો, હિલટી વાત કરવાના. ભગવાન પણ એમ જ કહે છે કે મને ગુમ રાખા. ભક્તિની વેલ જ્યાં પાંગરતી હાય ત્યાં જો તેની વાડ મજબૂત નહિ બનાવા તો બકરાં ગાય તેનાં પાન ચરી જશે; પણ જ્યાં ભક્તિનું વૃક્ષ માઢું અને બહુ મજબૂત થયું ત્યાં પછી જબરા હાથી પણ ભલેને તેની મુંઢ ભેળવે! આપણે ભગવાન તરફ જ લક્ષ્ય રાખવાનું છે. જો જરાપણ ચૂક્યા તો સગાં વહાલાંઓ આપણને નીચે લાવવા —નીચે પાડવા યત્ન કરશે, એટલે તેમને જણાવવા દેવું જ ન જોઈએ કે આપણે લક્ષ્ય શું છે, ને આપણે શું કરીએ છીએ ?

આપણું તો ધન લક્ષ્મી—પંસા વગેરે કળાટમાં સંતાડી રાખીએ છીએ, જ્યારે ભગવાનનું પ્રદર્શન કરીએ છીએ. જે સંતાડવાનું છે, જે ગુપ્ત રાખવાનું છે તેને આપણું બહાર લાવીએ છીએ અને પ્રગટ કરીએ છીએ, જ્યારે જેને પ્રગટ કરવાનું છે તેને આપણું સંતાડી રાખીએ છીએ. એટલે કે ધન-લક્ષ્મીને તમે બહાર રાખા ને ભગવાનને અંદર સંતાડી-તમારી અંદર ગુપ્ત રાખા, તમારા હૃદય કબાટમાં CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

તેને પૂરી જ દ્યો. એક હનુમાનજ જ પાતાના રામને પાતાના હૃદયમાં પૂરી શક્યા હતા.

મથુરા, કાશી, વૃન્દાવન-જાતાએ શા માટે જવું જોઇએ? ભગવાન તો અહિં જ છે. સર્વત્ર છે. આપણા ભગવાન, જેમ નાનું ભાળક નવરાઈ જાઈ તેમ નજરાઈ ગયા છે; તે નજર ઉતારા, યાઈ મીઠું ઉતારા; પછી ભગવાનને બીજે ઢૂંઢવા જવું નહિ પડે. ભગવાનને તો પડદામાં જ રાખા. ભગવાનને સતાડી રાખો. ભગવાનને હૃદયમાં કાતરી રાખો, ભગવાનને હાથમાં રાખીને શું ફર-વાનું? ગાવધન પર્વતને ફરતાં ચક્કરાં શા માટે મારવાનાં?

#### आत्मज्ञान डयारे प्राप्त थाय.

અત્યારે તો જે કરવાનું છે તે આ જ કરવાનું છે અને અજ-પાજપ ચાવીસે કલાક. કલિયુગમાં નામ જપ જ કરવાના છે.

આ જપ આ માળા કાના વાસ્તે ? બગવાન મને મળ્યા નહિ એ કહેવાનું જ નથી. એમ કહેવું પણ જોઇએ નહિ. ભગવાન છે જ અમારી પાસે—એવા દઢ નિશ્વય કરી નાખા, પછી સંસારની ખાલા ક્રિયાઓ કર્યા કરો; તે તો એની મેળે જ વ્યાલ્યા કરશે. પછી તા નામ રમરણ અને અજપાજપ તા તેની મેળે જ અવિરત રીતે ચાલ્યા કરવાના, તેને માટે પ્રયાસ કરવા પડતા નથા. પાતાનામાં જે પ્રકાશ છે તેને જ શાધવાની આ વાત છે. જે ભગવાન સ્વય પાતે જ, અને નિરંતર તેના દિલમાં હસેલા છે ત્યાં પછી તેને કર્યા ઢુંઢવા જવા!

ંકાહે રે ખન ખાજન જાઈ સર્વ નિવાસી સદા અલેપા,

ેતાહી સંગ સમાઈ [નાનક]

આત્માનું સ્વરૂપ કેવું ? સ્વયં પ્રકાશમાન, અખડાન દ, નિરાકાર, નિવિધાર, નિરંજન, સચ્ચિદાન દ, નિંભધ, અજર, અમર, સાવ્યાપક, CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi સવ'શક્તિમાન અને સવ'તા. આ જેને સમજાઈ ગયું તે શુદ્ધ, યુદ્ધ, નિરંજન થઈ ગયા. તેને કથા-પૂજન-આરતી-યાત્રા મ'દિર-માળા કશું રહેવાનું નથી. આત્મત્રાનીને તે નહિ હાય તા પણ ચાલે. પણ એકવાર આ બધું પ્રતીત થવું જોઇએ. જેને આત્મપ્રતીતિ થઈ ગઈ એ જ ત્રાની, યાગી, કે લક્ત. મારા સિવાય-''હું'' વિના બીજી' ક'ઇ છે જ નહિ એવી કઢ પ્રતીતિ થઈ ગઇ, તે જ આત્મગ્રાન. જે પકડાનું નથી, અને જે વાસ્તવમાં છે જ નહિ, જેનું અસ્તિત્વ છે જ નહિ—તેને પકડવા જવું તે અત્રાન. તે ઝાંઝવાનાં જળ એ જ મૃગજળ. સ'સાર મૃગજળ છે એવી જે દઢ પ્રતીતિ સાથે શ્રન્હા થઈ જાય તેનું નામ જ્ઞાન. એ શ્રદ્ધા જે શિષ્યમાં થઈ ગઈ તે ગુરુરૂપ થઈ ગયા. મારા સિવાય અન્યત્ર બીજાં કશું ક'ઈ છે જ નહિ, એ સમજાઈ ગયું તેનું નામ જ્ઞાન.

પછી ભગવાનને કયાં શાધવા જવા ? પછી કાશી, મથુરા, ૄુંદાવન કે પઢંરપુર જવાની જરૂર ખરી ? યાત્રાને તે અધમમાં પણ અધમ કહી છે પણ તે કચારે ? જ્ઞાન થઈ ગયા પછી.

### उतमा सहजावस्था मध्यमा ध्यानधारणा । कनिष्ठा प्रतिमापृजा तीर्थयात्राधमाधमा ॥

તીર્થયાત્રા એ શરુઆતની (Stage) સ્થિતિ છે. પ્રથમ અવસ્થામાં કરવું જ પડે તે ? ભગવાન સર્વત્ર છે એવા જ્યારે અનુભવ થાય પછી તો તીર્થ તેમારું ઘર જ છે. ઘર જેવું કાઇ તીર્થ નથી. ત્યાં જ ઉત્તમ ભજન થાય. તીર્થમાં તા રાગદ્વેષ વધે ને રહીસહી ભકિત પણ જ્યા. જે કરવાનું છે તે તા ભજન–ભક્તિ પર દઢ શ્રદ્ધા કરવાની છે. હાં! ભગવાનનું સ્વરૂપ—સગવાનની વિશેષ રૂપે પથરાયેલી જે તેની લીકા – તે જોવા આપણે યાત્રાએ જવું જોઈએ. અહિં ભગવાન છે અને ત્યાં પણ ભગવાન જ છે. વિશિષ્ટ રૂપે તેની લીલા ત્યાં પથરાયેલી છે એમ સમજી એ ભાવથી અને એ

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

રીતથી યાત્રા કરા. સાચા ભક્ત આ જ રીતે યાત્રા કરવાના. તે ભગવાનનાં દર્શન, ભજન, પૂજન કે ક્યાર્તન વગેરે ભગવાનનાં "દર્શન" માટે કશું કરતા નથી, તેની તા એ જ ભાવના હાય છે કે ભગવાન મારામાં જ રહેલા છે. ખહાર કાને શાધવા જવા ? ને ખહારથી અંદર પણ કાને ખાલાવવા ?

બાહર ભીતર એક જતો. યહ ગુરુ જ્ઞાન બતાઈ [નાનક]

રામાયણમાં નીલ વાનરે પૂલ ભાંધ્યા એ હકીકત છે પણ તે પૂલ બાંધ્યા કેવી રીતે! તેને શ્રદ્ધા હતી શ્રીરામના નામ પર. પશ્ચર પર "રામ" લખી દરીયામાં નાંખવા માંડ્યા, ને પૂલ થઈ ગયા. તે માટે તા કહ્યું છે કે રામના નામે પશ્ચર તરે. રામાયણમાં એક ખીછ વાત પણ નજરે પડે છે. ભય કર બળવાન વ્યક્તિ જો કાઈ પણ હાય, રામ કરતાં પણ વધારે—તા તે હનુમાનજી. એમની ભકિત, એમની શક્તિ અને એમની સેવાથી જ "રામ" પ્રગટ થયા. ભક્તને લઇને ભગવાન છે એમ ત્યાં સાખિત થયું. હનુમાનજીએ તા રામને પૂરી રાખ્યા હતા તેમના હદયમાં. પ્રેમથી ધ્યક્ષાંડ સગુણ થઇને હનુમાનજીના હદયમાં આવી પડયું. આવી ભક્તિ જોઇએ. ભક્તિ એ જ ભગવાન છે.

બુએ ! ભકતનું બળ તા બુએ ! શેષના પૃથ્વીને ધારણ કરી. કેટલું અસીમ બળ! એ જ શેષના શંકરના ગળાની આસ-પાસ વીંટાઈ વળ્યો. એ શંકરના તપશ્ચર્યા માટે કૈલાસ ઉપર ખેઠા, ત્યારે રાવણ શંકર સાથે કૈલાસને ઉપાડી ગયા. કેટલું અનહદ બળ! એવા રાવણને રામે માર્યો. એ રામ કેવા ત્યારે? અને એ જ રામ તે આ વાનરના હૃદયમાં સ્થિત થયા ત્યારે એ ભક્તનું બળ કેટલું? શક્તની ભક્તિ કેટલી પ્રબળ? ત્યાં ભક્તિ ભક્ત અને ભગવાન એક

CCU. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

## ભગવાનને શાધવા કર્યાં?

ભગવાનને ભક્તિ બહુ જ પ્રિય છે. એક વાર નારદે ભગવાનને પ્રશ્ન પૂછ્યો કે હે જગતપતિ! તમારું એક ય સ્થાન નથી તેથી મારે આપને શાધવા હોય છે ત્યારે બહુ વખત જાય છે. માટે મને કહેં કે આપના કાયમના મુકામ કર્યા હોય છે કે જેથી હું આપને શાધવા માટે સીધા ત્યાં જ આવું! ભગવાને કહ્યું—મારું સ્થાન કર્યા હાય ! તા તા સીધી સાદી વાત છે ને સમજી શકાય તેવી વાત છે. મારું સ્થાન હરહંમેશ ભક્તામાં જ હાય છે. હા! કાઈવાર તા યાગીના હદયમાં પણ નથી રહેતા. તા કાઈવાર વૈકું તમાં પણ મારું મન માનતું નથી. મારા આરામનું સ્થાન ભક્તાના હૃદયમાં જ છે. જો તમારે મને શાધવા હાય તા ભક્તામાં જ શાધજો. ભક્તની સાથે હું પણ ત્યાં નાચતા હાઈશ.

नाहं वसामि वैकुंठे योगीनां हृद्ये न च। मद्भक्ता यत्र गायन्ति तत्र तिष्ठामि नारद्॥

#### 4

## भगवह आवेश ये ज भरे। लावावेश.

ભગવદ્ આવેશ જ સાચા બીજા આવેશા ખાટા કાંધાવેશ, લાભાવેશ, કામાવેશ વગેરે બીજા આવેશા ખાટા છે. ભગવદ્દસમરણમાં જો કાયમ—ચાવીસે કલાક રહી શકાતું હાય તા તે આવેશ નથી, એ સમભાવ છે. ચાવીસે કલાકની બ્લાકારવૃત્તિ તે સમભાવ છે. ચાવીસે કલાકની ઇશ્વરમય વૃત્તિ તે સમભાવ છે. આત્મદર્શન વિના સમભાવ આવી શકતો જ નથી. ભગવદ્ આવેશ આવે એટલે બીજા વિષયોના આવેશ હૃદી જાય છે ભગવદ્ આવેશ—ભાવાવેશ ભગવાનના દર્શન તરફ લઈ જાય છે; આત્મસાક્ષાત્કાર કરાવે છે. આત્મસાક્ષાત્કાર જયાં થયા ત્યાં સમભાવ એની મેળે પ્રગઢ છે, એ સમભાવમાંથી પાછા આવી શકાતું નથી.

આપણું વિષયના આવેશામાં જ રહીએ છીએ. ભગવદ્ આવેશમાં તા પ્રભુનું સ્મરણ અને પ્રભુની જ વાતા હાય છે. જે બાલે છે કે હું ભાવાવેશમાં તે તા ઢાંગાવેશ છે. આવેશ જેનામાં આવે છે તેને તા બીજો વિચાર જ આવતા નથી.

ભાવાવેશ કચારે આવે? દેહસાવના આવેશ જ્યારે જાય ત્યારેજ ભગવદ્ આવેશ આવે. ભાવાવેશ એ સમાધિ છે.

ક્રાઇવાર આપણને ખાવામાં આવેશ આવે છે. ક્રાઇવાર ઊંઘ CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi આવેશ આવે છે. કાઇને માતા પધારે છે ને કહેશે કે મને માતા પધાર્યા—તા તે દ'ભાવેશ છે. મેલી વિદ્યામાં આવું બનતું હશે, ભગવદ્ - ભાવમાં તા તેને અવકાશ નથી. ભજનમાં બે ત્રણ કલાક બેસીએ તા તે ભાવાવેશ છે. તે જ સમાધિ છે. આ ભજનનું વ્યસન જ થઈ જવું જોઇએ.

ભગવાનનું દર્શન તેનું નામ જ્ઞાન. અને જ્ઞાન થયા

પછી જ સમભાવ પ્રગટે છે.

શ્રી ચૈતન્ય મહાપ્રભુ, રામકૃષ્ણ વગેરે ભાવાવેશ જે ખતાવતા હતા તે શિક્ષણાર્થ જ. ભાવાવેશ આવા પ્રકારના હોય એવું લોકોને શિક્ષણ આપવું હતું, તેથી જ તેઓ ભાવાવેશ પ્રગટ કરતા હતા. ભાવાવેશને તેઓ વશ કરી શકતા હતા પણ તેઓ તેમ નહોતા કરતા કારણ કે તેમને ભક્તિના પ્રચાર કરવા હતા. તેમની એ લીલા હતી. લોકોને ભાષણાથી અસર થવાની નથી પણ આચરણ જોઇને જ અસર થવાની છે તેથી તા તેઓ આ લીલા કરતા હતા અને બક્તિ કરતાં કરતાં ભાવાવેશમાં આવી જતા હતા.

રામકૃષ્ણુ સંન્યાસી નહોતા. પત્નીને પાસે રાખતા હતા. ચૈતન્ય મહાપ્રભુ લાકહિતાર્થ સંન્યાસી થઈ ગયા હતા ને સંન્યાસીના કડક નિયમા પળાવતા હતા. એક ભક્તને સ્ત્રી સાથે વાત કરતાં જોયાં તેમાં તેમને ત્યાંથી પાતાની પાસેથી ચાલી જવાનું કહ્યું, "હવે તારુ માહું ખતાનીશ નહિ. '' અને તે શિષ્યે નદીમાં પડતું મૂકાને પ્રાણત્યાગ કર્યાં.

અદ્ભૈતાચાર્ય જીએ ચૈતન્ય મહાપ્રભુને પૂછ્યું કે " હવે લીલા કચારે સંકેલી લાે છાે ? આ હાટ કચારે બંધ કરાે છાે ?" અને ત્યાર-પછી થાેડા સમયમાં જ ચૈતન્ય મહાપ્રભુ જગન્નાથછમાં સમાઈ ગયા હતા. મુસ્લીમ રાજ્યમાં ભક્તિના પ્રચાર કરવા માટે અને હિંદુધમે ટકાવવા માટે જ ચૈતન્ય મહાપ્રભુ થયા હતા. મહાપુરુષા ભાવાવેશને CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi વશ પણ કરી શકતા હતા. લાેકાને આનંદ મળે અને શિક્ષણ પણ મળે તે માટે જ ભાવાવેશનું પ્રદર્શન કરતાં હતા. આ રીતે ભક્તિ-રસની તેમગુે વહેં ચણી કરી હતી. લાેકા માટે જ તેમનું જીવન હતું.

સાચા ભાવ જ ભગવદ્ રમરણ કરાવે ને સત્સંગ કરાવે. ખાટા ભાવ સત્સંગમાંથી અને ભજનમાંથી ઉઠાડી મૂકશે. સમભાવી થયા પછી તો બધી જગાએ ગમશે. સમભાવી થયાં પહેલાં, એટલે કે શરૂઆતની સ્થિતિમાં સાધકની અવસ્થામાં ભજનમાં આનંદ નહિ આવે અને બધી માથાકૂટ લાગશે; એ કહેશે પણ ખરા કે આવા ઢાંગાવેશમાં કયાં સુધી ટકી શકાય ?

બડુક ભૈરવ કે હનુમાનજીને બધા સાધવા જાય છે એ બધું ખાેડું. આ જગત જ્યાં ખાેડું ત્યાં બડુક ભૈરવને સાધવાવાળા કયાંથી સાચા હાય ? ફ્રોધની સાધના કરાે તાે ફ્રોધ આવશે. બડુક ભૈરવની સાધના કરશાે તાે તે આવશે.

આ ભગવદ્ આવેશમાં આઠ સાત્ત્વિક ભાવા પ્રગટે છે. આ આઠ સાત્ત્વિક ભાવા તે સ્ત'ભ, ક'પ, અશ્રુપાત, સ્વરંભ'ગ, પ્રસ્વેદ, વૈવણ્ય', પુલક અને પ્રલય.

દ્રીપદીને દુ:ખ થતાં શ્રોતાએા રૂદન કરશે અને સ્વયંવર થતાં હસશે. આ કેવા ભાવ? આ બધાને તે ભાવ કહેવાતા હશે? આ બધા તાે કથાના ભાવા છે? ભગવાનના ભકતને તાે સાત્ત્વિક ભાવા આવે.

વલાયાત થાય તા તે ઇશ્વર પ્રાપ્તિ-ભગવાન માટે જ થથા જોઇએ. વ્યાકુળતા અને રુદન તા ભગવાન માટે જ થવાં જ જોઇએ. કથાને માટે રુદન તથા હવે એ તા વિક્ષેપ છે. ઢાંગીને-દેહભાવીને આ ભગવદ્દ ભાવ કચાંથી આવવાના હતા ? ભગવાનનું નામ સાંભળતાં જ જેની નાડીઓ તૂટવા માંડે છે અને હદયમાં ખળભળાટ મચી જાય છે; જેનું નામ સાંભળતાં જ આંખમાં અશ્રુ આવે છે તે જ ખરા આવેશ-તે જ ભગવદ્દ આવેશ.

ભાગવત, રામાયણ કે મહાભારતમાં ક્રાઇ કરુણ પ્રસ'ગનું વર્ણું ન સાંભ-ળતાં શ્રોતાએાની આંખમાં આંસુ આવે છે, કદાચ પાતાનું દુ:ખ સ'ભારીને CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi પણ રડતાં હાય! પાતાના જીવનના પ્રસંગને પેલી કથાના પ્રસંગની સાથે વણી લે ત્યારે પણ રુદન આવે. પણ તેથી શું? રડતાં જ્ય અને આંસુ લૂછતાં જાય એ ખરા ભાવાવેશ નથી. ભગવાનને માટે જયારે આંસુ આવતાં હાય ત્યારે તે લૂછવાતું પણ ભાન રહેતું નથી.

ભગવાનને માટે જે આંસુ આવે તે જ સાયા આંસુ. એને માટે આંસુ આવે તે સારુ છે. ભગવદ્-રનેહ-વિરહનાં આંસુ તે જ સાચા આંસુ. અને તે જ ખરા ભગવદ્ આવેશ.

વિષયાવેશ, ઢાંગાવેશ, દ'ભાવેશમાં આપણે આવરણા ખાંધતા જઈએ છીએ અને જન્મ-મરણના ચક્કરમાં અટવાયા કરીએ છીએ. આપણા જે સાચો પ્રેમ હોય અને જે સાચી ભક્તિ હોય તા શા માટે જડ પદાર્થીમાં પણ ભગવદ્દ ભાવ ન થાય? ચૈતન્ય મહાપ્રભુ જ્યારે ભજન કરતા હતા, પાતાના ખ'ને હાથને ઉડાવીને જ્યારે હવામાં સ્થિર કરીને ભગવદ્દભાવમાં નૃત્ય કરતા હતા; જ્યારે એમના ગળામાંથી રુદનના કરુણ સ્વરા—

''હરિ બાલ! હરિ બાલ! હરિ હરિ બાલ! ''મુકુ'દ માધવ ગાર્વિદ બાલ!

—ની ધૂનમાં ભળી જતા હતા, જ્યારે એમની આંખામાંથી આંસુની એ અવિરત ધાર ગંગાના નીરમાં ભળી જતી હતી, જ્યારે કંડમાં શ્વાસ રંધાતા હતા અને ભગવદ ભક્તિનું પ્રચંડ તુમુલ યુધ્ધ હુદયમાં મચ્યું હતું –ત્યારે ત્યાં કાઈ જગત ન હતું, કાઈ જવ ભાવ ન હતા. ખાકી જે કંઈ હતું તે ચૈતન્ય-સવિત્ર ચૈતન્ય; જે સચરાચરમાં પ્રસરી રહ્યું છે તે ચૈતન્ય. ચૈતન્યની સાથે ચૈતન્ય મળી ગયું પછી પૂછવાનું ખાકી શું ? જડ પદાર્થીમાં પણ ભાવાવેશ ઉભરાતા હતા. નદીનાં પાણી પણ થંભી જતા હતા. અને હવા પણ રિથર થઈ જતી હતી. પશુ પક્ષી–પંખાઓ બધાં શાંત થઈ જતાં હતાં. સારી યે પ્રકૃતિમાં એક જતના શાંત ભાવ પ્રસરી જતા હતાં. સારી યે પ્રકૃતિમાં એક જતના શાંત ભાવ પ્રસરી જતા હતાં. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

જેણું અનુભવ્યા હાય તેને ખળર પડે-આગળ કશું યે બાલી શકાતું નથી. આવા છે એ પ્રેમના ઉન્માદ.

આપણે તેવા પ્રેમ જોયા નથી, આપણે તેવા આનંદ અનુભવ્યા નથી, આપણે તેવા આવેશ કદી જોયા નથી; કારણ, આપણે તો જન્મપ્રસંગના આવેશમાં અને મરણ પ્રસંગના આવેશમાં હાઈએ છોએ. આપણે લગ્નના આવેશમાં અને ગૈરાં-છાકરાંનાં પ્રેમ આવેશમાં હાઈએ છીએ; એટલે આપણા આવેશ આવા ક્ષણજીવી અને આવા ક્ષુલ્લક જ!

દ'ભાવેશ કે ઢાંગાવેશ જેવું આત્મન્નાનીને કશું હાતું જ નથી. આત્મન્નાનીને કાઈ ખરાબ નથી. બધાં તેને મન સરખાં છે. આત્મન્નાની એટલે સમભાવી. તેને બધાંય સમ. આત્મન્નાનીને સમભાવ છે માટે તા તેને પ્રતીતિ થઈ ગઇ હાય છે કે-

" સવ<sup>ર</sup>ત્ર ભગવાન છે અને સવે<sup>ર</sup>માં ભગવાન છે." " જયાં જયાં સ્થળિ હે મન જાય માઝે. ત્યાં ત્યાં સ્થળિ હે નિજરુપ તુઝે ા મી ઠેવિતા મસ્તક જયાં ઠીકાણી, તેથે તુઝે સદ્યુરુ પાય દાન્હી ાા"

આ જ ભગવદ્ પ્રેમ કેળવવાના છે. આ જ ધ્રક્ષાકાર વૃત્તિ કેળવવાના છે. એક મ્યાનમાં બે તલવાર ન રહી શંકે. એક જ જગાએ આપણે મન પરાવી શકીએ; કાં તા સંસારમાં, કાં તા ભજનમાં. વિચાર કરીને આ બેમાંથી એકને પકડી લ્યા. મનને સમજવવાનું અને પછા જ આગળ જવાનું છે—વધવાનું છે. સંસારની હાટ સમેટતા જાઓ ને ભગવદ્ભજનની દુકાન ખૂલ્લી મૂકતા જાઓ. સત્સંગ કરા, ગુરુ, શાધા, ભજન-કીર્તન શરૂ કરા, ઊંચા અવાજે કીર્તનમાં તેના નામાચ્ચારણ કરા-તેને માટે આર્તનાદ કરા-કંઈક એવું કરા તા કંઈક વળશે! × ×

The will propose a war.

8

#### भेतानाश

#### સન પર ગાળીબાર

અહિં મન પર ગાળાબાર કરવાના છે. મનના નાશ કરવાના છે. મનને જેઓ વશ થયાં તે બધાં જીવ કહેવાયાં. મનને વશ કરે તે બધા મનવિજેતા કહેવાય. મન પર જો જત થાય તા જ્ઞાની થવાય. ખરી રીતે તા મન જ નથી, પણ જ્યારે મન થયું એમ માન્યું, તા એ મન પર (Shooting) ગાળાવાર કરવા પડશે અને ત્યારે મન આત્મા બની જશે. મનને મારીને તા માટી પદવી લેવાની છે. મનને भन रहेवा देव ते क हिंसा छे. मन स्वमान ल'ग नथी यक्षाववा દેવું તો આત્મા શા માટે ચલાવવા દે! મનને તા નિર્ભય ખનાવવાનું છે. સ'સારમાં મન વિખવાદ કરે એ કેમ ચલાવી લેવાય? આ તા (General) સામાન્ય વાત છે. આપણી સમક્ષ શુક્રવારે

<sup>\*</sup> એક ખહેનને ત્યાં ભજન થયુ. ભજનં જરા થાડા વખત વધારે ચાલ્યું. ખાજાના વીશ વર્ષના જાના પાડાશી અકળાઈ ઉઠચા. ભજનના વિરાધ કર્યો. પેલા ખહેન જરા ઢીલા તે સાંભળી લીધું. ભજન દઢ કરાવવા માટે જે હેતુલક્ષી પ્રવચન પરમાન દસ્વરૂપ શ્રી ચ'પકભાઈએ ક્યું' તે અક્ષ-રક્ષ: તા નહિ પણ ભાવાર્થ સાથે રન્તુ થયું છે. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

(તા. ૧૮-૧-૫૭ ના રાજ) ભજનમાં જે ળની ગયું તે સમજવાનું છે. એ મનને આત્મામાં સ્થિર કરી દેવું પડશે તાજ કંઇક કામ થશે. સ્થાત્માભિમખ મન કચારે થાય ?

મનથી શા માટે ગલરાવું ? મન એ તો આત્માના પડ-છાયા ! પડછાયાથી કંઈ ગલર વાતું હાય ! મન એટલે આભાસ. મન એટલે છાયા. મન એટલે પ્રતિબિંબ. મન એ તો મુગજળ. વાસ્તવિક જે છે જ નહિ તેને વશ થવાય ! આ આભાસમાં તા સંસાર છે. આત્માના જે પડછાયા થયા તેમાંથી આ સંસાર સ્યાયા; માટે લગવાન કહે છે કે મારામાં બધું જ છે અને હું કાઈનામાં નહિ. જે જે કારણાથી મન આત્માથી વિમુખ બને તે તે કારણાના નાશ કરા. એટલા માટે તા અર્જુનને શ્રીકૃષ્ણે બાણા મારવાની આત્રા કરી. કારણાના નાશ થય નહિં ત્યાં સુધી આત્મ-દર્શન થાય નહિ.

આપણું ભેગા શા માટે થઈએ છીએ ? આત્મદર્શનને માટે....તો મનનાં કારણોના નાશ કરો. વેદ પારાયણા વાંચો તેથી કાંઇ વળશે નહિ. ખે કલાક ભજન કરશા તો આ મહાવરા થશે. મનને સાચવવાથી આ ત્માભિમુખ નહિ થવાય. વિંછુને હાથમાં રાખી ઉપદેશ કેમ અપાય? વાઘને કંઈ કૂલહાર હાય! વિંછુને હાથમાં રાખો તો હંખ મારવાના જ છે. વાઘને ક્લહાર પહેરાવવા જાઓ તો મારી જ નાખે તે! પણ જો તેમને વશ કર્યા હોય તો! તો પૂંછડી હલાવતાં ઊભાં રહેને! ગમે તેવા ભયંકર નાગ પણ ઠંડા પડીને ઊભા રહે! મહાત્માઓ તેમને વશ કરી શકે છે. મહાત્માઓની એટલી નિર્ભયતા છે. પણ આ મન તા વાઘ કરતાં પણ વધારે ભયંકર છે. મૂળ વસતુ સમજી લેવાની છે. આ આત્મા શું છે તે સમજી લેવાનું છે. ઓ તરતુ વચમાં નડતી હોય તેને તજતાં જવાનું છે. તરસિંહ મહેતા કંઈ ગાંડા હતા!

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

"મનસા વાચા કર્મણા કરીને લક્ષ્મીવરને ભજ્યે રે…… નારાયણનું નામ જ લેતાં વારે તેને તજીએ રે!"

એ ક'ઈ અમસ્તું ગાયું હતું ? આ મનમાં જે તાેકાન થાય છે, તેના જ ત્યાગ કરવાના છે. તાે જ આત્માભિમુખ થવાય. ત્યારે જ મન શુધ્ધ થાય. એ માટે દરરાેજ અવિરત ભજન કરવું પડશે.

### भननी शांति भारे भने।नाश.

આપણે ડરી જઇએ છીએ એટલે મન કહે છે કે તું મનમાં ભજન કરી લે. પછી એ જ મન કહેશે કે પથારીમાં ભજન કરી લે. પથારીમાં ભજન કેવી રીતે થવાનું હતું! ત્યાં તા ઉંઘ આવી જય! ભલભલા મહાત્માઓનાં મન સ્થિર નથી થઈ શકતાં ત્યારે આ સંસારમાં રચ્યાપચ્યા એવા જવ - તે શું એકલા ભજન કરી શકવાના હતા! એ તા બધાંયે ભેગાં થઇને ભજન કરવું પડશે. જોર જોરથી ભજન કરશો તા મન કહેશે કે એરથી ભજન કરા. મનમાં ભજન કરા તા મન કહેશે કે જોરથી ભજન કરા. મનમનનું કારણ નથી રહેતું.

કલ્યાણને માર્ગ જવાના જવના સ્વભાવ છે. પણ મનને જયાં જયાં માહ છે ત્યાં ત્યાં મન ના પાડશે. જયાં જયાં મનને માહ શાય ત્યાં જ ભજન કરવું પડશે તો જ મનના નાશ થશે. મનને કારણ ન આપવું. જે જે ઠેકાણે મનને માહ છે ત્યાં મન ના પાડે. મનને તક ન આપવી મનને તક આપી અને અત્યાર સુધી ભજન કર્યું પણ શાંતિ નહિ. મન જેમ કહે તેમ કરા અને મનને તક આપો તો અશાંતિ જ છે. અત્યાર સુધી મને જે જે કહ્યું તે તે પ્રમાણે કર્યું પણ શાંતિ ન મળી માટે મનની શાંતિ માટે મનાનાશ કરવાના છે. જયાં જયાં મન ગરબડ કરતું હોય ત્યાં ત્યાં તેને વશ કરા.

જેને ભગવાનનાં દર્શન કરવા હોય તેણે મનને વિક્ષેપ કરનારાં કારણોના નાશ કરવા પડશે

## \* यतो यतो निश्चरित मनश्चञ्चलमस्थिरम्। ततस्ततो नियम्यै तदात्मन्येव वशं नयेत॥

(२६. ६ अध्याय)

મન જ બધી ગરબડ કરે છે. જ્યાં જ્યાં એ ગરબડ કરતું હોય ત્યાં ત્યાં તેને વશ કરા. આનં દેના ભંગ કરે તેને છાડી દેવાનાં. ભજનાન દની વચ્ચે આવે તેના ત્યાગ કરવા પડશે. ભજનાન દમાં દાઈ રાક, કાઈ હાથ પકડે, અમુક ધૂનમાં જ્યારે ખૂળ આનંદ આવતા હાય ત્યારે તે વખતે " ળધ કરા " એમ કહે તા તેના ત્યાગ કરવા જ પડેને! ભજનમાં રાેક તેને કેમ સાંખી લેવાય! એ બધાં બહારનાં શત્ર, એવી રીતે મન પણ રાકે છે. મન એ અ'દરના શત્રુ, મનથી શરૂઆત કરા તા બહારનાં શત્રુઓ વશ થાય. અ'દરના શત્રુ જો મરી જાય તા સવાલ જ નથી. ખહારનાં શત્રુઓ તા પૂતળાં છે, તે મરી જશે, તેને માટે હિંમત રાખવી પડશે. મન જ્યારે જ્યારે આત્માભિમૂખ થવાની વાત કરે ત્યારે ત્યારે તેની વચ્ચે આવતાં કારણોના નાશ કરવા પડશે. વીસ વીસ વર્ષનાં સંબ'ધીએ તેમ જ સ્વાર્થી સગાં વહાલાંઓના પણ ત્યાગ કરવા પડશે. જળરદસ્તીથી તેઓ સામે આવે તા તેમના સામ. દામ, દ'ડ, ભેદથી ત્યાગ કરવા પડશે. મન આક્રમણ કરે છે. મનાગામી છવા ભજનગામી પર આકર્મેણ કરે તા જેમ તેઓ તેમની ( Policy) નીતિ વાપરે તેમ આપણે આપણી (Policy) નીતિ વાપરવી. જરા દાટી આપવી પડશે કે વિરુદ્ધ જશા તા જોયા જેવી થશે.

# क्षियहमन ते क भने। कथ

મન દુષ્ટ સ્વભાવવાળું છે. તે રાજાને વશ ન થાય. તે આત્માને

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

<sup># &</sup>quot;આ અસ્થિર અને ચંચળ મન જે જે સ્થળે ન્નય ત્યાંથી તેને પાછું વાળા આત્મસ્વરુપમાં સ્થિત કરવું."

વશ ન થાય. દુષ્ટને દ'ડ દેવા જ પડે. જે રાજા દુષ્ટાને દ'ડ આપે નહિ તેની પ્રજા સુખી નહિ. જનક દુષ્ટાને થા મડતા ન હતા. જનક જેવા રાજા શું દુષ્ટાને દંડ નહેાતાં આપતાં! એકચક્રી રાજ્ય ચલાવવા માટે કેટલાંયનાં મન જીતવાં પડે! જનકે તે જીતેલાં. પહેલાં પાતે પાતાનું મન જીતવાનું. વયમાં આવતાં કારણાને મારવા પડે. આપણા ખાસ સંખ'ધી હાય અને જ્યાં આપણે ઈશ્વરભજન કરવા લાગીએ ત્યારે તે સંખ'ધી હેરાન કરે, તા એ સંખ'ધી તે મનના સંખંધી. એ મનાગામી. મનાગામી એટલે છવ. એથી મનને અકળામણ થાય. તેને પંપાળશા તા ભજન થઈ શકે ? કાઇ દિવસ ભગવાનનાં દર્શન થઈ શકે ? તેમને કહી દેવું પડે કે કાંતા તમે જાએ! કે અમે જઇએ. અમે તમારા માર્ગમાં નહિ આવીએ. તમારે અમારા માર્ગમાં ન આવવું. મન ભલે રહ્યું પણ આમ કહેશા તા આત્માને વશ થવાશે. મન આત્મારૂપ થઈ જાય પછી મન આત્માને વશ. દાંત તાડી નાંપ્યા પછી નાગ ભલે કરે? એનું નામ તે કાલીનાગને વશ કર્યો. એનું નામ તે મનને વશ કર્યું. આ કાલીનાગ તે જ આ મન. નાગણીઓ તે ઈન્દ્રિયા છે. કુષ્ણ આત્મા છે. કુષ્ણે કાલીનાગ નાશ્યા. આત્માએ મન ઉપર છત મેળત્રી એટલે આત્મા કહે તેમ મનને ચાલવાનું. નાગણીએ – ઇન્દ્રિયા ગભરાઈ ગઈ. કહેવા લાગી કે " મૂકા અમારા ક થતે. " કૃષ્ણે નાગને છેાડી દીધા. નાગણીઓને સાંપી દીધા-મન ઇન્દ્રિયોને સોંપી દીધું; પણ હવે તા કૃષ્ણ કહે તેમ કાલીનાગને કરવાનું છે. આત્મા કહે તેમ મનને કરવાનું છે. ઇન્દ્રિયા ગાલાકા -તે હવે શું જોર કરે ? જ્યાં આત્માની આંખ કરે પછી મનની કિંમત કેટલી? આત્માની તાકાત આગળ મનની તાકાત નથી. તેને સાત માથા શું પાંચસા માથાં હાય તા યે શું ? મનને વશ કર્યું. માટે તા કૃષ્ણ યાગેશ્વર કહેવાયા, તે માટે તા કૃષ્ણ ભગવાન કહેવાયા. કદી જ પત્ર્યા જમનામાં, જોઉં તાે ખરા કે કયા નાગ CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

બધાંને સતાવે છે? પાતાના અંતરરૂપી જમાનામાં કૃષ્ણુ કૂદી પદ્મા ને મનને પકડી લીધું; મનને વશ કર્યું તેથી તા તેઓ જગદ્દગુરુ કહેવાયા; યાગેશ્વર કહેવાયા.

#### भनानाश ओ क संन्यास

એવાં કૃષ્ણુનાં આપણે લજન કરીએ છીએ. તો તેવાં કૃષ્ણુનાં જો દર્શન કરવાં હોય તો જે જે કારણા વચમાં આવે તેના ત્યાગ કરવા પડશે. આત્મદર્શન કરવા માટે દરેકના પોતાના લજનમાં મન વિક્ષેપ કરતું હોય છે. જયાં જ્યાં એ મનના વિક્ષેપ હોય, જે જે કારણાને લઇને મન વિક્ષેપ કરતું હોય, તે તે કારણાના નાશ કરવા પડશે. વેદ કંઠસ્થ કરા કે ગીતા કંઠસ્થ કરા પણ નાગથી હરા તે નકામું. આ નાગ એટલે મન. સંસારી વિષયા અને કામનાઓ-વાળાં બધાં ઝેરવાળાં કહેવાય. તેમની દાઢામાં ઝેર છે. તે બધાંની સાથે રહીને લજન કરવાનું છે. જયાં નાગા વિશેષ હાય ત્યાં રહીને લજન કરવું; તો જ લજન-સાચું લજન કરી શકાશે. નદી કિનારે રહીને તો ખધાં કરી શકે પણ અહીં સંસારમાં રહીને ભજન કરવું એ જ ખરું છે. બધાંની સાથે રહીને બધાંની દાઢો તોડવી પડશે. નાગાની દાઢ ખેંચી લેવી પડશે. જેને આત્મ-સાક્ષાતકાર કરવા હશે તેને આ બધું કરવું પડશે.

આત્મસાક્ષાત્કાર માટે કંઈ આંસુ સારવાના હાય! હે ભગવાન! નથી દર્શન થતાં! એ તા કૃદકા જ મારવા પડશે જમનામાં. કૃદકા મારીને તું તારાં શત્રુઓને જો. તારું મન એ જ નાગ છે "મેરી ખીલ્લી મુઝકા હી મ્યાઉ." એ સમજી લેવાનું અને પછી એ નાગને કહી દેવાનું કે તને મારી જ નાખીશ, ત્યારે નાગણીઓ વચ્ચે પડશે અને નાગ પર જીત મેળવાશે. આ શરીર પર નિર્દય થવું પડશે એટલે બધી ઇન્દ્રિયા-ગાલાકા ભજન કરવા મંડી જશે. ત્યાં જ દર્શન. સીધેસીધું દર્શન. દર્શન માટે કયાંય આઘું જવું પડતું નથી. મનને જે જે કારણા—સ્થૂલ CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

તેમજ સુક્ષ્મ—સતાવતાં હોય, ભજનમાં આડે આવતાં હોય, તો તેના નાશ કરવા પડશે. એનું નામ જ ત્યાગ અથવા સ'ન્યાસ. વેદાંતીઓ અને શાસકારા મનના ત્યાગ કરવાનું કહે છે તે જ આ ત્યાગ.

# त्याग विना आत्महर्शन नि.

મન કેવું ! અભ્યાસ કરાે. મન નવા નવા રસ્તાએ ખતાવે છે. જયારે જયારે ભજન—ચિંતન નહિ હોય ત્યારે મન માંકડું ફૂંદે તે વખતે મનને તમાચા મારવા જોઇએ. એ તમાચા મારા તે જ ભજન, સ્થૂલ કારણ તે સગાં વહાલાં. સુક્ષ્મ કારણ તે આપણું મન. બન્ને ભજનમાં રાેકે. સગાં વહાલાં પણ જો ભજનમાં આડે આવતાં હાેય તાે ચલાવી લેવાય નહિ. તેવી જ રીતે મનને. મનના તા નાશ કરવા પડશે. મનના નાશની જ્યાં વાત આવી ત્યાં મન ગમરાઇ જશે. આ બધાંને કંઈ કહેવાય ? આ તા પાડાશી, આ તા મારા દિકરાની વહુ. આ મારા દિકરા, તેમને લજન પસંદ નથી. લજન કરવામાં એટલાં બધાંને હેરાન કેમ કરાય ? મારાં છાકરાંને ભજન પસ'દ નથી. તા ભજન કેમ કરાય ? ત્યાં જ મનને વશ થઈ ગયાં! ભજન ખલાસ થઈ ગયું! ભજન પછી નથી થવાનું! ત્યાં મન ગમરાઈ જાય છે. મનને વશ થયાં એટલે આત્મસાક્ષાત્કાર નથી થવાના. કાઇ દિવસ આત્મસાક્ષાત્કાર થવાના નથી. ક્રાઈ પણ મહાત્માને પૂછા તા તેઓ આ જ કહેશે કે '' કાં તા એ નાંહ; અને કાં તા આપણે નહિ.".....તા જ ભજન થશે. જ્યારે આપણાં ભજન માટે સંખ'ધીઓ કશું છાડી શકતાં નથી તા તેમના માટે થઇને આપણે આપણું ભજન શા માટે છાડવું ? તેમનાં કહેવા પ્રમાણે જો ચાલીએ તા તે આપણા માહ! તેમનાં કહેવા મુજબ જો આપણ ચાલીએ તા તા આપણે આત્માને ઠાેકર મારી રહ્યા છીએ! તા તેને માટે કાઈ ઈલાજ છે? કાઈ ઉપાય છે? અનુભવ કહે છે કે ત્યાગ विना आत्महर्शन नि थाय.

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

लुकन भ'ध इरवु है। ये ते। इरे। पूछा धरनी मनगमती वस्तु-એાના ત્યાગ કરવાનું કહેા છા તે નહિ થાય. અમે અમુક વસ્તના ત્યાંગ નહિ કરીએ. ભજનને માટે અમે નિદ્રાના ત્યાંગ નહિ કરીએ. નાની નાની વસ્તુઓમાં આત્મા ગૂ'ચવાઈ ગયા છે. એક મહાત્મા કહેતા હતા, " આ માહમયીમાં આત્મા ગૂંચવાઇ ગયા છે અને તમે આત્માનાં અવાજને ઠાેકરે મારા છા. '' તેવું જ આપણે કરીએ છીએ. મા, ખાપ, છાકરા, ગમે તે હાય; એ બધાંના શારીરિક સંબધ, શરીર જ્યાં સુધી છે ત્યાં સુધી તેમના સંખ'ધ. શારીરિક સ'મ'ધ તે સ્થ્રુલ છે. આ શરીર તા વીસ-પચીસ વર્ષ પછી પડવાનું: કાયમ તા કાે નથી રહેવાનાં. શાશ્વત પદ માટે કંઈક કરવું જોઇએ. વળા જેઓ એક કલાક પણ આપણું માનતા નથી તે શાધિત પદમાં કેમ પહો'ચાડશે! તેઓ પાછળથી શ્રાહ્ક કરે, ભાગવત વગેરેની સપ્તાહ એસાઉ કે ગીતાની પારાયણ કરે, પણ એથી આપણ શું વળે ? તેના કરતાં જમનામાં કુદંકા મારીને મનને પહેલેથા જ વશ કરી લીધું હાત તા પછી આ પારાયણની જરૂર પડે! પહેલેથા જ કદકા મારીને આત્મદર્શન કરી લીધું હાય તા આ બધી ભાંજગડ હાય! આ તા સાધારણ રીતે ભજનમાં જે જે આકું આવતું હાય તેના ત્યાગ કરવાની વાત છે. સાધનમાં જ્યાં જ્યાં મન નડે તેના નાશ કારણા સહિત કરવાના છે. આત્મા સમજાવે છે, આત્મા ડ'ખે છે. દ:ખ થાય છે, અને સમજણ પણ પડે છે પણ માહ છે એટલે ત્યાગ નથી થઈ શકતા. મનને વશ થઈ ને ચાલીએ છીએ કારણ કે માહ છે. तेता त्याग करवाना छे. अने आ त्याग ते क वैशाय, ज्यां ज्यां મન કારણ ખતાવે ત્યાં કારણ સહિત મનના નાશ કરા. આપણ વર્તન જેતાં લાગે છે કે આપણે મનાગામાં છીએ. તેથી તે મુશ્કેલ અને અધરું લાગે છે. આપણે મનને અનુસરીને યાલીએ છીએ. જ્યારે અનુસરવાનું કામ તા મનનું છે. આત્માને અનુસરીને ચાલવું જોઇએ એમ કહીએ તે પણ વધારે પડતું છે. કારણ કે મન આત્માની શક્તિથી જ ચાલે છે તે!

## भाह्य अने आंतरिक विक्षेपा

આપણે લજન કરવું હાય અને છાકરાં ના કહે તા લજન કરવાની હિંમત નથી. તાે શું કરવું ? આપણે કંઈ રસ્તાે! તાે શાધવા જ પડશે તે? આપણે આપણા કલ્યાણ માટે કલ્યાણના માર્ગ શાધવા જોઇશે તે! આપણાં કલ્યાણમાં એમનું પણ કલ્યાણ છે. તા કલ્યાણુમાર્ગ શું કામ છાડવા ? કલ્યાણુમાર્ગ છાડવા એ તા નભળાઈ છે તે કેમ ચલાવી લેવાય! આ વસ્તુના દઢ મનથી વિચાર કરા તા આત્મદર્શન થાય. આત્મદર્શનમાં જે આડે આવે તે શત્રુ. એ શત્રુ કાેેેેેે આપણું શરીર, મન, બીજા શરીરાે એ બધાં આપણાં મનમાંથી ઉત્પન્ન થયાં આ જગત જ સંકલ્પ વિકલ્પમાંથી ઉત્પન્ન થયું. સંકલ્પ વિકલ્પા મનમાંથી ઊઠ્યા. આ જગત મે' જ ઉત્પન્ન કયુ<sup>લ</sup>. આ મારી જ જાળ છે. તેમાં હું ક્સાઈ ગયા. દરેક પાતે જાળ ખનાવી છે. વ્યક્તિગત ખધાં ક્સાઈ ગયેલાં છે. કહે છે—" શું કરીએ ? " શું કરીએ એમ શું કહેવું ! કપાળ! તાડી નાખા જળ,—એ મન જ બધે ફેલાયેલું છે. એ મન જગતમાં, પુત્રમાં, પુત્રીમાં, સ્ત્રીમાં ફેલાઈ ગયું છે, તે કાઢી નાખા. નાનું છાકરું માટું થયું લગ્ન થયું. છોકરાં થયાં. ખાપા બન્યા. દાદા થયા. '' દાદા ભજન નથી કરવાનું " તાે કહેશે કે " હા " છાેકરાની વહુ છાેકરાને વશ. છાેકરાે વહુને વશ. ખધાં ભેગાં થઇને દાદાને તડકાવે. દાદા કહેશે કે તમે કહા તેમ. ભજન નહિ કરીએ. બધાંની ટકટક થાય એટલે એ ચૂપ. મન એ તા રાક્ષસ છે, અસુર છે. મન-રાક્ષસ, અસુરની જેમ માટાં માટાં દાંતવાળ ઊલું છે. એક જ ક્રુંકાડા મારે ત્યાં બધાં ગલરાય છે. પણ આત્માની જખરજરત શક્તિ આગળ આ લાેકાનું આ મનનું કશું ચાલતું નથી. આ મન સામે આંખ લાલ થવી જોઇએ. પછી આ મન કેમ ન માને? આપણે તા આત્માના વળતે ઠાકરા મારીએ છીએ ને લગામ મનના હાથમાં આપીએ છીએ. અને પછી કહીએ છીએ કે આત્મશક્તિનું CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

બળ શું! લગામ જ્યાં મનને હાથમાં આપી પછી તા સર્વત્ર ત્રાસ જ છે તે! આપણે તા મનને પંપાળીએ છીએ. સત્સંગમાં પણ આપણે મનાગામી રીતે વાતા કરીએ છીએ. મનને ગમે એવી જ વાતા સત્સંગમાં કરીએ છીએ. મનાગામી રીતે સત્સંગમાં જે વાતા થાય તે નકામી. મનને કડક થઈને સંભળાવી દેવું પડશે કે અમે તારા કહ્યા પ્રમાણે નહિ ચાલીએ. આના જ જો રાજ વિચાર કરીએ તા ઘણું. આ સમજીએ તા જ ખરા સત્સંગ.

મનને તો કહો તેમ ચલાવી લેવું છે, કરવું નથી. ગીતા વાંચીને શું કામ છે? ગીતા કહે તેમ કરવાનું છે કે પછી મન કહે તેમ કરવાનું છે કે પછી મન કહે તેમ કરવાનું છે? કચાં સુધી ? (અહીં ખેડેલાં) બધાંના બાલ કાળર ચીતરાં છે. કાેઈના વાળ કાળા નથી. છતાં મન બધાંને સતાવે છે. મનને આત્માલિમુખ કરવા માટે ખૂળ મજખૂત કરવું પડશે. મનનું ઘર બળે છે માટે બારણાં ઠાેંક છે; શ્યૂલ નહિ પણ સૃક્ષ્મ બારણાં. મનની સત્તા જાય છે તેથી તે બળે છે, પણ મનનું ચાલતું નથી. આપણી કાેઈ સત્તા લઈ લે તે, મનનું પણ તેવું જ છે...તે તેને કેમ ગમે?

ખધાં કહે છે કે તમારા ભજનથી ઘેર ઘેર ઝઘડા થાય છે, આગ લાગી છે, કારણ શું ? મતાનાશ—કાઈ તે જાણતાં, કાઈ તે અજાણતાં આગ લાગી છે. આગ લાગી એટલે દાઝવાતા છે. ભજનમાં ખેઠા એટલે આત્માભિમુખ થવા લાગ્યા. મનની મિલ્કત લૂંટાવા ખેઠી એટલે મન તાફાન કરે; તે આત્માભિમુખ નહિ થવા દે—કહેશે કે "મારી મિલ્કત લૂંટાવા ખેઠા." કાઈ મિલ્કત લૂંટાવા દે ? મનની મિલ્કત લૂંટાય એટલે તાફાન થાય. કાઈની વહુ તા કાઈની મા, કાઈના વર તા કાઈનાં છાકરાં આત્માભિમૂખીને રોક છે. આ બધાં મનાગામીઓ તેમને રોક છે. વગર પ્રયત્ને પણ તેઓ ખેંગાઈ રહ્યાં છે. કારણ કે આત્મા તેમને ખેંગે છે, એટલે તાફાન અને ઝઘડા ઘેર ઘેર થાય છે. સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ, બહાર અને અંદર આ ઝઘડા ચાલે છે. બંને

બાજુએ આગ લાગે છે. આગ લાગવાની જ. ભજન એવી વસ્તુ છે. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ઘેર ઘેર ઝઘડા એ તાે મન અને આત્માના ઝઘડા છે; એ મન અને આત્માનું તાેકાન છે.

મતાગામી છવા વિશેષ હોય છે. આતમા તરફ જે કાઇ ખેંચાય તે તો નકીનાં પ્રવાહમાં કે પાણીની રેલમાં જાણે ખેંચાયા. મતાગામી છવા તેનને ખહાર ખેંચવાના પ્રયત્ન કરે. આપણે એવી રીતે ખેંચાવું જોઇએ કે ખેંચવા આવનાર પણ સાથે ખેંચાઇ જાય. આપણે કાચું રાખીએ છીએ તેથી જ આ ગરલડ થાય છે. જરાક આંખ લાલ રાખા તા કાણ રાકશે ?

જમનામાં પડતા કૃષ્ણને ઘણાંએ રાેકચા પણ તેણે તાે કૃદકા જ માર્યો ને સીધા નાગના માથા પર. બાલ શું કહેવું છે ? વચ્ચે કાળુ પડે ? ચાલ, આપણે લડી લઈએ. રાજ શું આ ચડભડ અને રાજ શું આ ઝઘડા! લાવ! ફે'સલાે કરી નાંખીએ. નાગે આંખ લાલ જોઈ કે એ વશ થઈ ગયા. નાગને જીવવા દીધા, મારી નથી નાંખ્યા. એ જ નાગે અને નાગણીઓએ કૃષ્ણના માતીથી સત્કાર કર્યો. એ જ મને અને ઇન્દ્રિયાએ આત્માના સાક્ષાત્કાર કર્યા. ખધા જીવા ઇન્દ્રિયગામી મનાગામી. મનાગામી જીવામાંથી કાઈ જીવ જો આત્મગામી થવા માંડે કે ખીજા છવા તેને તેમનાં તરક્ ખે ચે. કાચા હાય તા મનને વશ થઈ જાય. આપણે કાચા તેથી મનાગામી. પણ દઢ નિશ્રય કરીને ભૂસકા મારા કે કાળીનાગના માથા પર! - મનની તાકાત કેટલી ? દઢ નિશ્ચય થાય તા અ'તરરૂપી જમનામાં ભૂસકા મારતાં વાર કેટલી ? આત્મસાક્ષાતકાર માટે ખીજાં કાઈ રાકતું નથી. મન જ રાકે છે. જેણે ભજન દઢ કરવું હાય તેણે કાઈ તે વશ ન થવું. સગાં, વહાલાં, પાડાશી રૂપે મન ઊભુ છે. મનના જ આ સ'સાર છે. આ તા મારા મનની કલ્પનાએ છે. કલ્પનાના નાશમાં કર્યું પાપ? આ બધી કલ્પનાએ ક્ષિણિક છે. કાઈ સાથ નથી દેતું. તેના પર વળી કાઈ

કહે કે દયા ખતાવા, તાે શું દયા ખતાવવાની છે! CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

મનને સમાલીને કાઇ દિવસ ભજન નહિ થાય. ગમ તેટલા મહાત્યાનાં ચરણ પકડા તા યે મનને સમાલીને કાઇ દિવસ ભજન નહિ થાય; કાેઇ દિવસ દર્શન નહિ થાય. દર્શન થાય તા કહેજો: ગીતા વાંચા, વેદાંત વાંચા પણ દર્શને નહિ થાય. મનને સમાલીને દર્શન નથી થવાનું. મન એ તાે છાયા, મૃગજળ, પ્રતિબિ'બ આત્માનું પ્રતિબિ'બ મન. વાસ્તવિક સ'સાર છે જ નહિ. સંસાર એ તાે છાયા! છાયા આપણને દબડાવી જાય! એ રીતે કાેઈ દિવસ દર્શન ન થઈ શકે. પાંચ પાંચ વર્ષથી ભેગાં થઈએ છીએ તો અ દર મનાવિશ્લેષણ તા કરવું જોઇએ તે! જયારે જુઓ ત્યારે દર વખતે એ જ અશાંતિ! મન ભજન કરવા દેતું નથી. મનાવિશ્લેષણ બધાં યે કરવું પડશે. હવે ટાઇમ નથી. બધાંના બાલ સફેદ થઈ ગયાં છે. કાઈ જુવાન દેખાતું નથી. હવે કાનાં દર્શન કરીએ ! જરાજરામાં મન દખડાવે છે. મનને જયાં સુધી Shoot નહિ કરીએ, મન પર જયાં સુધી ગાળાબાર નહિ કરીએ ત્યાં સુધી કશું વળવાનું નથી. મન પર ગાળીબાર કરવા તે અહિંસા છે, તેમાં પાપ નથી. ગાળીબાર કરવામાં કાપ્યુ કોને સજા કરશે! આપણી જ આ બધી છાયા! આપણે ઉભુ' કયું અને આપણે જ તેના નાશ કરવાના છે. તેમાં પાપ કર્યાં ?

દરેક પાતપાતાના સંસાર લઈને ખેઠા છે. એ સંસારના-મનના નાશ કરાે, તાે દર્શન થાય. ખે વાત નહિ બને. જગત અને જગનાથ ખે સાથે ન રહી શકે. પુરુષ (આત્મા) કહે છે કે જાઓ! આત્મદર્શન કરાે. આ આત્મા જ પુરૂષ છે. વહુ તે મન છે ભગવાને કાલીનાગને વશ કરીને છાલ્યો તેમ મનને છાડવું. ઇશ્વર ચિંતન પૂરતું અનને રાખવાનું. આ ઉપાધિ એટલે કે શરીર જયાં સુધી છે ત્યાં સુધી ચિંતન કરવાતું. મન હેરાન ન કરે તાે શા માટે તેના નાશ કરવા ! ભવિષ્યમાં આવું કરશા તાે છૂટાં થઇ જઈશું. તમે ભવિષ્યમાં આવું કરશા એ નહિ ચાલે એવી ચીમડી આપવી. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

પાડાશી બારણાં ઠાંકે ભજનમાં ત્યારે આ વાત થાય છે. વીસ વર્ષ'ના જીના પાડાશી હાય તા પણ તેનાં સળ'ધની ના પાડી દેવી. આ મારી રૂમ છે એવું સ્વમાન તા જળવવું પડે. એ જ્યાં સુધી નહિ થાય ત્યાં સુધી ભજન નહિ થાય. દરરાજ એ પાડાશીનું સાંભળાએ તા ટાલકું રંગાઈ જાય.

કાઈ વળી કહેશ કે એકલાં ખૂણે ખેસીને ભજન કરતાં શું થાય છે? બધાં સાથે ખેસીને ભજન શું કરવાનું? કહેવાનું કે ઇન્દ્રિયો અને મનને સાથે ખેસીને ભજન કરાવવાનું છે. મન ઇન્દ્રિયોનાં સમુહ સાથે છે તેથી શરીરના સ'ઘાત (સ'ગાથ) છાંડીને ભજન કેમ કરાય! મન અને શરીરના ઇન્દ્રિયા, એક્ઝીજાંથી વિખરાયેલાં છે તે બધાંને એક સૂરમાં લાવવાનાં છે. એક સૂરમાં ભજન જો થાય તા બધાંના સૂર એક થાય. આ સૂરની જયાં એકતા થઇ ત્યાં બધાના મનની એકતા થઇ. આ એકતા આવે ત્યારે બીજાને ત્રાસ થાય છે. બીજાથી સહન થતું નથી, કારણકે માર્ગ બદલાયા છે. અહીં મન દઢ રાખવું પડશે. કાં તા આપણાથી વિમુખ રહેવું પડશે, અથવા તા એને આપણી રીતે રહેવું પડશે. પછી કાેઈ બી હાેય, છાંકરા હાેય, કે મા હાેય, વર હાેય કે વહુ હાેય.

જોકા પ્રિય ન રામ વિદેહી, સાે છાંડિયે કાેટિ વૈરી સમ યદ્યપિ પરમ સનેહી ( તુલસીદાસ )

છાંડ મન હરિ વિમુખનક સંગ (સુરદાસ)

"નારાયખુનું નામજ લેતાં વારે તેને તજીયે રે''(નરસિંહ મહેતા)

મનને મનમાંથી (માહમાંથી ) ખેં ચી લેવું એ—વૈરાગ્ય. મનનું

મન એ આત્મા છે. દઢતા આવે ત્યારે કાેઈ હેરાન નથી કરવાનું.

આંખ લાલ થાય ત્યારે કાેઈ નામ નથી દેવાનું. આંખા લાલ જેશે

કે ખધા ય સમજી જશે. હમણાં હમણાં આ પ્રશ્ન ખહુ ચાલ્યા છે.

આ કેઈ જતનું ભજન! બધાંને ઘેર આગ લાગે છે. આગ લાગવાની છે એમ સમજીને આવવું, મનમાં આગ લાગવાની. મન એટલે સંસાર.

આગ લાગશે તાે પણ કાયદા તાે જરૂર થશે; આત્મદર્શન થઇ જશે. બાકી CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

વૈશ'પાયનની વાણી અને ઓખાહરણ, ભાગવતની સપ્તાહા અને ગીતા રામાયણની એ પારાયણાથી કશું વળવાનું નથી. ચાખાની પાટલી, ભેટ અને સપ્તાહાથી કાઈ ને આત્મદર્શન થયું નથી તે કાઇને થવાનું નથી. મનને જ્યાં સુધી લાતા નહિ મારા ત્યાં સુધી ભગવાનનાં દર્શન થવાના નથી. આપણું મન માહમાં કસાયેલું છે. છાંકરા છાંકરીનું મુખ જોઈ ને મન પીગળી જાય છે. માયામાં રહીને - ખંધનમાં રહીને આપણને માસ જોઈએ છે. દઢ મન વિનાના એક કલાકના ભજનમાં કંઈ નથી વળવાનું, તેની કંઈ ગણતરી નથી. દઢ મન હશે તો એક ''રા" – (રામના) બસ છે.

" સ'સારમાં સરસાે રહે ને મન મારી પાસ " એ જે તમારી વાત છે તે પ્રમાણે તમારે કરવાનું છે એની કાેેેેે વા પાડે છે પણ તે કચારે! આપણું મન એટલું દઢ થયું છે!

રૂપક એ છે કે મન એ કાળાનાગ. જમનામાં બધાતે હેરાન કરે છે. ત્યારે દડાનું નિમિત્ત બનાવીને કૃષ્ણે ભૂસકા માર્યા. નાગને મારી ન નાખ્યા નાગને નાથ્યા. ભગવાન કહે છે કે સંસાર મારામાં છે, તેના નાશ નથી કરવાના; મનના માહની સૃષ્ટિના બધાન કાપવા એ વૈરાગ્ય. એ રાખાને માક્ષ ન મળે. આ બધું અસંભવિત લાગે છે, પણ કઠેણુ નથી. ભજનમાં કાઇ વિક્ષેપ કરે તો કેવી રીતે રહી શકાય? છાકરા વશમાં ન હાય તા કહ્યું ન સાંભળે. એ કઈ જાતના સંસાર! કહેલું કે તમારી કમાણી નથી ખાવી. દઢ આંખ જાએ તા બધાય વશ થઈ જાય. નાગ, વિં. છુ, વાઘને મારવા નથી પણ શકિત ખતાવવી જોઈએ કે પૂંછડી દખાવીને ઊભાં રહે. નહિ તા તે ચોંટી જ પડશે. જે કંઈ કરવું તે વિચારપૂર્વ કરવાનું છે. ભજન કરવું તે પણ વિચાર સહિત કરવાનું છે.

આ તા સામુદાયિક વાત છે. વ્યક્તિગત વાત નથી આ જે વાત છે તે મનની વાત છે. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi લાે કેપણા, શાસ્ત્રોની ઇચ્છા, મનની ઇચ્છાએ એ બધું છાેડવું પડશે. શાસ્ત્રો વાંચવા, કથા કરવી એ મનના ધર્મ; આત્માના ધર્મ નથી. આપણે અલગ પડી ગયા. તમે તે હું એક થવા માગીએ. તો જે વચ્ચે આવતા હાેય તેના ત્યાગ કરીને તમારે આવવું પડશે. જો એકાગ્રતા કરવી છે તાે વચ્ચે જે કાેઈ આવે તેના ત્યાગ ન કરીએ તાે એક કેમ થવાય! તમે મારે ઘેર કીંગ્ઝ સર્કલ આવવા માગતા હાે તાે બધાં કામ છાેડીને આવવું પડશે બધી વસ્તુના ત્યાગ થશે તાે જ અવાશે. પ્રેમ હશે તાે આપાંઆપ ત્યાગ થશે; આ પ્રેમ એટલે જ વરાગ્ય. સુતા સિંહ ન જગાડાય, પણ સંત તાે જરૂર જગાડાય.

ઇશ્વરના ભજનમાં દઢ મન થયું એટલે તે આત્માકાર ખને છે, ઇશ્વર ચિ'તનમાં મન દઢ નહિ થવું હોય તા મન આકાર લે. ભજન તા ઘરાાં કરીએ છીએ, પણ તે કેવી રીતે! આગળ ઉપર જોઈશું. મનને વશ થઇને થતાં ભજનથી દ્રહતા નહિ થાય. કથા સાંભળવાથી કંઈ નહિ વળ; પણ આ પ્રમાણે કરવું પડશે. કથા, પંડિતાઇ, ચર્ચા, વાર્તાલાપ વગેરે જે એક જાતની ફેશન થઈ ગ છે. તેને માટે આપણે એકઠા નથી થયાં. એકવાર આપણે આ બધું સમજ લઈએ. વાર'વાર આ શું સાંભળવાનું! મનમાં આ બધું ખરાખર સમજી લઈએ, પચીસ વખત સાંભળવાની શી જરૂર! ગીતા પૂરી થતાં સુધીમાં આ બધી વસ્ત્રુઓથી પર થઈ જવાતું છે. જેને ભગવાનનાં દર્શન કરવા છે તેણે મનાનાશ કરવા પડશે. મન હજ વિખરાયેલું છે. ઇશ્વર ચિંતન કે એકાત્રના કરવા દેતું નથી તેના ત્યાગ કરવા પડશે. જો ત્યાગ ન કરીએ તાે મન આ બાજુ છે, મન સ'સારમાં છે. સતત ચિ'તનથી પ્રેમ ઉત્પન્ન થાય છે અને આપોઆપ ખીજી વસ્તુઓ છૂટી જાય છે. રસ્તામાં કાઈ મળશે તા પણ ઉભા નહિ રહેવાય. પછી મળશું કહીને ચાલ્યા CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

જવું પડશે. લક્ષ્ય પર પ્રેમ ન થાય ત્યાં સુધી સતત ભજન કરવું પડશે. લક્ષ્ય પર જ્યાં પ્રેમ થયા એટલે આપાઆપ ત્યાગ થશે. પછી તો પરમ રતેહી તરફ દષ્ટિ નહિ રહે. સ'સારમાં બધે મન ફેલાયેલું છે. અ'તરમાં ભૂસ'કા મારીને મન કચાં કચાં અટકે છે તે જોઈ લેવું. મનમાં તે વળી એવી કઈ શક્તિ છે! આત્મામાં શક્તિ છે. આત્માની શક્તિથી મન ફેલાયેલું છે. મન એ તા આત્માની છાયા! " હું " ( એટલે " આત્મા " ) નહિ તા મન કયાંથી! આ વિચાર–તે જ જમનાના જલમાં ભૂસેકા.

આઠ દિવસે એક વાર થતાં બે કે અઢી કલાકના ભજનના પણ વિરાધ થાય. આખા સંસાર એ આ મન તે તાકાન કરે. એક બાજી લક્ષ્ય પર પ્રેમ થયા છે ને બીજી બાજી આ (સંસારના) લાકા રાંક છે. હજી આગ શરૂ નથી થઈ, અશાંતિ છે. ઘેર ઘેર આગ લાગવાની છે. આ તા ધૂમાડા જ છે. હજી તા આગની શરૂઆત જ છે; માટી આગ લાગશે જ. ગીના સાંભળીને થાડી વાર આનંદ આવે. કાનને સારું લાગે. શ્લોકનાં અર્થથા કંઈ ન વળે આપણે બધાં મનાગામાં; તેથા મનને સાચવીએ છીએ. આત્મગામી થવું નથી. આગ ના સારા માટે લાગે છે. મનના સ્વભાવ છે તાકાન કરવાના. ભગવાનના ભજન રૂપી આગમાં મનના નાશ થઈ જવાના. મનના નાશ થઈ જવાના. મનના નાશ થઈ જવાને એટલે મનનું વશ થં જવું. પછી કાઈ હૈરાન નહિ કરે.

અ'તર મન અને બાહ્ય મન જો ગણીએ તો છે કરો, વહુ, જગત, સગાં—વહાલાં એ જાહ્ય મન; ને અ'તર મન એ પોતાની નિર્બળતા. તે અ'તરમન ભજનમાં દઢ કરવાનું છે. બહાર ફેલાયેલા મન પર અને આ અ'દરના મન પર—એમ બે ઠેકાણું મારા ચલા-વવાના છે. આ મન પાસે રાજ ભજન કરાવા. બહારથી આંખ બ'ધ કરી અ'દર શત્રુ બેઠેલા છે તેને જોયા કરા એટલે એ સ્થિર થઈ જશે. સ'સારનાં પ્રલાભના સતાવે છે, તેને કહી દા કે અમારે સમય CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

નથી. એ મન પ્રત્યે ધ્યાન રાખા. સ'સારમાં સુખ નથી. તમારે ખવરાવવું હાય તા ખવરાવા; બહારના લાેકા શાંત થઈ જશે. અ'દરનું મન રાજના ભજનથી વશ થઈ જશે. લક્ષ્ય પર પ્રેમ થઈ ગયા પછી શત્રુ નહિ સતાવે. મનના આત્મા સાથે લગ્ન નથી થયાં ત્યાં સુધી બધા મશ્કરી કરે. એક વાર મનના આત્મા સાથે લગ્ન થઈ ગયા પછી કાેઈ નામ નહિ દે. જેના વર રાજા તેને કાે હ્યુ સતાવે ? તેની સ્ત્રીને વળી કઈ આંખા જોઈ શકવાની ? રહમણી દ્વારકામાં પહોંચ્યા પછી તેનું કાે હ્યુ નામ દેવાનું!

રૂક્મણી એ મત છે. એ ભગવાનને શરણે આવી—આત્માને શરણે આવી. પહેલાં બધાં તેની સામે જોતાં હતાં, પણ હવે કાેઇની તાકાત તથી. શિશુપાળ તે કામ-કાેધ. ભગવાનના શત્રુ. ભગવાનની આંખ જોઇને ભાગી ગયા. ભગવાનને ત્યાં જઇ રફમણીને કાેણ લઇ જવાનું ? જયાં સુધી રફમણી પિયરમાં હતી ત્યાં સુધી શિશુપાળ ઇત્યાદીની આંખ હતી. ચિઠઠોઓ લખી લખીને ભગવાનને માેકલે. દલાલા કે શરુ મારફત સંદેશાઓ માેકલે. આમ નામ પર લક્ષ્ય થઇ ગશું. એ લક્ષ્ય પર જયાં પ્રેમ થયા કે ચારા આપાઆપ ભાગી ગયા. રફમણી જયાં સુધી પિયરમાં હતી ત્યાં સુધી શિશુપાળ ઇત્યાદીના ભય હતા પણ જયાં ભગવાનને શરણે ગઇ એટલે ખધા શત્રુઓ ભાગી ગયા. મન જયાં સુધી સંસારમાં છે ત્યાં સુધી કામકાલ ઇત્યાદી પડ્રિયુઓ હરાન કરવાનાં; પણ એકવાર જયાં મન ભગવાનને શરણે ગયું એટલે એ પડ્રિયુઓના નાશ થઇ જવાના.

#### योगक्षेमवहाम्यहम.

આઠ દિવસે એક દિવસ ભજન થાય તેમાં પણ વચ્ચે મન આવ્યું તા નીચે ઉતરી જવું પડ્યું; લાઇટ સળગ્યું; ભજન કેવી રીતે થાય! ભજન બધ કરાવવામાં આવે તા કેમ બેસાય! માટે જ કહ્યું કે આ ઘેર હવે ભજન નહિ થાય! જેને ઘેર ભજન પસંદ નથી CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ત્યાં ભજન કેમ થાય ? લક્ષ્ય પર પ્રેમ હોય છે ત્યાં મન નથી રહેતું. આપોઆપ તેમના ત્યાગ થાય છે. આત્માના વિરાધી તે અધા આત્માના અસુરા. એ અસુરાના ત્યાગ કરવા પડશે અગર તા નાશ કરવા પડશે અથવા તા તેમને વશ કરવા પડશે. આપણે વશ કયાં કરવા! માથાઝીક શા માટે! ત્યાગ કરી દેવા. નહિંતર એ લોકા વારેવારે સતાવ્યા કરશે.

છોકરા ભજનની ના પાડે તાે તેના કહેવા પ્રમાણે ચાલશું ? તા કહી દેવું પડશે કે તારે અને મારે શા સંબંધ ? કાળ સંબંધ છોડાવે તે પહેલાં જ આપણે છોડી દઈએ તા ! લાકડી લઈને મારા-મારી નથી કરવાની પણ કૂં ફાડા તા રાખવાના. કજીયા, કંકાસ, ટેટા નથી કરવાના. કહેવું કે નાચ નખરાં તા નથી કરતાંને! ભજન કરીએ છીએ; ઇશ્વરનું નામ લઈએ તેમાં તમને શા વાંધા! ભગવાનનાં દૂતા જ કાર્ય કરશે. ભજનના વિરાધ કરે ત્યાં ભગવાનને તકલીક ન આપવી, આપણે જ કામ કરી લેવું. આ પાલીસા નહિ તા કાળની પાલિસા તા આવવાની છે પણ આપણે ભગવાનને શા માટે તકલીક્ આપવી! આપણે જ તેમને સમજાવી દેવા જોઇએ. પચીસ વરસના સંબંધ ને તેમાં અડધા કલાક ભજન લાંછુ યાલ્યું તા સાંખા નહિ શકાય ? મહાત્મા શાંત હાેય, કશું ખાલે નહિ તા તમારે તા સમજાવવું જોઇએ, કે આ તાકાન શા માટે ? મન ભય કર છે તેમાં જાતજાતનું ભર્યું છે. સમજાવવું અને ન માને તા ત્યાગ કરવા. પહેલાં હું શાંતિ રાખવાની વાત કરતા હતા એમાં આપણે નિળળ થતાં જઈએ છીએ ને પછી ગુલામ થઈ જઈએ છીએ. આ સ'સારમાં બની શકે તેટલું સહન કરવું; સહન કરીને પણ જો આ લાકા માનતા ન હાય તા ભગવાન તાે સુદર્શન ચક્ર લઈને ઊભા જ છે, તૂટી પડે. "સૂરદાસ પ્રભુ ભક્તિવિરાધી ચક્રસુદર્શન મારા"—(સરદાસ) પણ આપણે એવું શું કામ કરવું ? આપણે કંઈ કાઇને હેરાન નથી કરવા. ભગવાન જ

CCO! B Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

તે તો ઘણું એાછું; ભગવાન તો સાક કરી નાખે છે. તેના કરતાં આપણે જ તેમના પર તૂટી પડીએ તો તેઓ વધુ હેરાન નહિ થાય. ભગવાન તૂટી પડશે તો તો ખૂબ હેરાન થઈ જશે. મને તેઓની દયા આવે છે. કચાંયે આ વાત કરી નથી! પણ કાઇના ભજનમાં ભાવ દઢ થાય તે માટે આવી વાત કરવી પડે છે.

મારા સ્વાનુભવ જણાવું.

હું રાજ સવારે વહેલાે ઊઠીને ગેલેરીમાં ધ્યાનમાં ખેસું. જે બિલ્ડી ગમાં હું રહેતા હતા ત્યાં કંઇ કંઈ પ્રકારના માણુસા રહેતા —શાખ, મરાકી તેમ જ ભૈયાંએા વગેરે. તેઓ નજીવી નાની બાયતમાં પણ કંઈ એાછું પડે તા ગાળાગાળી કરે. છરા ઉરાડવા તે તા જાણે તેમને મન રમત હતી. એક વાર હું ધરમાં એકલા હતા-ત્યાં મારા દૂધવાળા આવ્યા-આ દૂધવાળા ભૈયાને પૈસાના બ'દાબરત કરીને દૂકાન મે' કરાવી આપેલી. ઘણા ઘરાકાે પણ મે' બ'ધાવી આપેલા. સાડ રૂપિયાનું તેનું બીલ હતું. તેને કાેઈએ ચઢાવેલા કે "ચંપકલાલ તા નાસી ગયા—'' તે હાંક્ષેા કાંક્ષા મારે ઘે દાડતા આવ્યા. આજે ઘરનું વારણું ખૂલ્લું હતું. હું ગેલેરીમાં બેઠા હતા. તે વખતે ધ્યાનમાં હતા. એકાપ્રચિત્ત હતું. આજે તેને લાગ મળા ગયા. એ તા ગાળા દેવ: લાગ્યા. પાતાના ભૂતકાળ વિસરી જઇ ને મનભરીને જેટલી ગાળા દેવાય તેટલી ગાળા દીધી. બીજાઓએ તેમને ગાળા ન આપવા માટે ઘણું યે સમજાવ્યા. એક જણે તા ત્યાં સુધી કહ્યું કે તું થાડા વખત ખેસ. ધ્યાનમાંથી ઊઠીને તને તારા પૈસા આપી દેશે, અને તારે રાહ જોવી ન હોય તો તું મારી પાસેથી તારા લેણા પૈસા લઈ જ પણ તેમને ગાળા ન દે. પણ આજે એ કાઇનું સાંભળ તેમ ન હતા. ઘર્ગી ગાળા દીધી. ગાળા દઈને તે ચાલ્યા ગયા. જતાં જતાં પણ ખબરતા હતા કે "ભગત લાગ સળ એસે ".. ..... ...... તે દુધવાળા

ભૈયાન મૃત્યુ થયું. CCD. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ભગવાત જો ત્રાટકશે તાે આપણી સ્થિતિ શું ? આપણી ખેર નહિ રહે. તેનું ચક્ર ફરતું જ હાેય છે. વાત બહુ વધી જાય ત્યારે ભગવાન કહે છે કે હું બધું જોઈ લઈશ.

એવી જ રીતે અમારી બાજીવાળાનું ઘર ખન્નસ થઈ ગયું. એ શીખ હતા. તેને કુટુંબ પણ હતું. ભજન તે વખતે રાતના અઢી વાગ્યા સુધી ચાલે. ચાલુ ભજને બારણાં ઠાેકે. થાડા દિવસમાં એ પણ ગુજરી ગયા. સંસારના નાશ થાડા દિવસમાં થઈ ગયા. એના ભાઈ મારી પાસે આવ્યા. મેં તેને કહ્યું કે ભજન કરાે.

આપણે શા માટે તેમને સમજાવવા માટે પગલાં નહિ લેવા! ભગવાનને કહી દેવું કે તારે વચ્ચે પડવું નહિ, હું સમજાવી દઈશ. માટે કહું છું કે તમે સમજાત્રી દેા. સાચા ત્રેમ જો ભાગવાનમાં હશે તા અવરાધાના નાશ ભગવાન પાતે જ કરશે. ભગવાન શું તેને અવરાધામાં પડી રહેવા દેશે! આપણે અહીં સમજ જવું જોઇએ. હવે સમતા રાખની પડશે. તે તેા અ તરયામી છે. એ કહે છે કે મારા ભકતાને દઃખી કરશા તા હું નહિં સાંખુ. દરેકે વ્યવસ્થિત રીતે રહેવું. ભગવાન જરૂર મદદ કરે પણ તેને તકલીક ન આપની. કેટલાય બનાવા બની ગયા છે. આ તા દાખલા છે. બીજા ઘણાં યે ળનાવામાં મે' જોયું છે કે મિનિટ મિનિટ તે રક્ષણ કરે છે. તે પાતે જ આવે છે. આપણે તેની પાસે જવું પડતું નથી; પણ તેને તકલીક ન આપવી. એને બાલાવ્યા પછી એ જોતા નથી. ચૈતન્ય મહાપ્રભ " ચક્ર! ચક્ર!" ની બૂમાે મારીને જગાઈ મધાઈ સામે દાેડવા હતા. એ લોકોની દશા ખરાય થઈ ગઈ હોત-પણ આજુમાજુના લોકો દોડ્યા. અને કહ્યું કે પ્રભુ. શાંત થાએ .....નિહ તા પેલાના નાશ થઈ જાત...(યારે આ ' ચક્ર ' શું' છે! તે સમજ લઈએ. શું જગાઇ મધાઈની પાછળ ચૈતન્ય મહાપ્રસ ચક્ર લઈને દાેડ્યા હતા ?

જ્યારે ભક્તના ચિત્તની એકાગ્રતા વધી જાય, ધ્યાન ઘટું થાય ત્યારે તે વખતની સ્થિતિ તે સમાધિ અવસ્થા. સમાધિ અવસ્થામાં CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ચિત્તની કાઇ ચંચળતા કે મનના સંકલ્પ વિકલ્પા હાય નહિ. મન એ અવસ્થામાં સંકલ્પ વિકલ્પાથી પર હાય છે. ચિત્તની વૃત્તિઓ એટલી બધી એકાય અને સ્થિર થઈ ગઈ હાય છે કે ઓર્ચિતા એવા સહેજ આઘાતથી એ સ્થિર વૃત્તિ તૃટતાં માનસિક માટા આઘાત થાય છે. એકાય વૃત્તિ એ સ્થિર વૃત્તિ; એ જ સમાધિ આ ચાય છે. એકાય વૃત્તિ એ સ્થિર વૃત્તિ; એ જ સમાધિ આ ચાય છે. તે તૃટતાં સામાનું અહિત થઈ જાય છે. વાસ્તવમાં તા તેનું હિત જ થયેલું હાય છે. વિરાધીઓનું અહિત થાય એવા કાઈ પણ પ્રકારના ઈરાદા ભક્તના હાતા નથી પણ સહજ ભાવમાં જ ભક્તની સ્થિર વૃત્તિએ અસ્થિર થતાં વિરાધીઓનું અહિત થઈ જાય છે. ભક્તને તા કાઇનું અહિત કરવાના ખ્યાલ સુદ્ધાં હોતા નથી. એ જો ખ્યાલ હોય તા તે ભક્ત જ શાના!

ભાગવતમાં પણ આવા પ્રકારનું એક દષ્ટાન્ત છે. શ્રીકૃષ્ણને કાલયવનને મારવા હતા. કૃષ્ણ પાતે તો કશું કરે નહિ એ જાણીતી વાત છે. પાતે કરવા છતાં એ અકર્તા. કાલયવનને મુચુકુંદની પાસે માકલ્યા તેનું ધ્યાન તાડાવવા. મુચુકુંદ એ વખતે સમાધિમાં હતા. ચિત્તની એકાત્ર વૃત્તિ તૂટતાં જ કાલયવન બળીને ભરમ થઈ ગયા. કાલયવને મુચુકુંદને સમાધિમાંથી ચ્યુત કર્યા અને કાલયવન કાળના કાળિયા થઈ ગયા. આમાં મુદ્દો એક જ છે. કહેવાનું તાત્પર્ય આ જ છે.

ચિત્તની એકાગ્રતા તૂટતાં વિરોધીઓના નાશ થઈ જય. માટે સમજાનટથી અગર તા દમદાટી આપીને પણ જો તેઓ શાંત થઈ જતા હાય તા તેમ કરવું. તેનાથી વિપત્તિનું માટું વાદળ હટી જાય છે. તેમને સમજાનવામાં જ તેમનું શ્રેય છે. કારણકે પેલું ચક્ર એવી રીતે કરે છે કે માઢેથી જે નીકળ્યું તે થઈ જાય. એકાગ્રાટ્તિમાં થયેલા વેલાપાત એ ચક્ર; તે સામાને ખલાસ કરી નાખે છે. પાલીસની દાટી અપાય તે સારી પણ મનમાંથી ખીજું નીકળ્યું તા ખરાવ્ય CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

થર્મ જાય. તાર' અહિત ન થઈ જાય માટે તને કહીએ છીએ એમ સમજાવવું. તેના પર ક્રાંધ નથી કરવાના. તેની સાથે મારામારી નથી કરવાની, ભગવાનને જે કરવું હાય તે પછી ભલે કરે. આટલ તા આપણે કરી શકાએ. જેને ખુદ્ધિ નથી એને માટે ભગવાન સમ-જાવવા ખેડા છે. આટલું તા તેમને સમજાવી શકીએ. ભગવાન તેમને માટે કંઈક કરે તેના કરતાં આપણે કરી લઈએ તા ! લક્ષ્ય પર જો પ્રેમ હાય તા ખાધકાના નાશ ભગવાન કરે; પણ તેને આરામ આપવા. પાતાની પ્રિય વસ્તુ હાય તેમની પાસે કામ કરાવાય! ભગવાન તા વડીલ છે તેમની પાસે કંઈ કામ કરાવાય! દ્રીપદીના જેવી ક્રાઈ વખતે અસહાય સ્થિતી ખને ત્યારે ગર્ડે ચડીને ભગવાનને બાલાવવાની વાત કરવાની હાય; તે પહેલાં આ શસ્ત્ર ન વપરાય. વસ્ત્રો ખેંચ્યા ત્યાં સુધી ભીમસેને પણ જોયા કર્યું. પછી તા " હે કૃષ્ણ!" તેમ કહેતાં જ તે આવ્યા. દુ:શાસન થાકી ગયા અને છેવટે તેના નાશ થયા. આવી વૃત્તિ થાય ત્યારે ભગવાનનાં દર્શન થાય. ભગવાન પર પ્રેમ થાય તા ભગવાનના દર્શન થાય. પ્રેમ કરતાં શીખવું જોઈએ. પ્રેમમય મન થઈ જવું જોઇએ.

સાંસારિક પ્રેમમાં છાકરા—છાકરીને જો એકબીજ પર પ્રેમ થાય છે તા માળાપને છાંડી જાય છે. સાંસારિક પ્રેમમાં માળાપના પ્રેમને ભૂલી જાય છે. પ્રેમમાં આપાઆપ વૈરાગ્ય અને ત્યાગ આવી જાય છે. આ ત્યાગ એ જ વૈરાગ્ય. ઇશ્વર પર પ્રેમ કરવા માટે સતત ભજન નામસ્મરણ કરવું જોઇએ. ચારે તરફથી ભજનમાં વિરોધ એ તા તપસ્યા છે. આપણાથી અવરોધા દૂર ન થાય તા તે ભગવાનને સાંપવાન.

" આતા માઝી ચિંતા તુઝી નારાયણ."

......પછી એ ચક્ર લઈને આજુબાજી કરશે. પહેલાં તા રૂજ બારણાં દાકશે. બીજી છે કાેગુ ? દ્રીપદી પાસે જેમ આવી CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ઊભા તેમ તે ઊભા રહે. મન ચંચળ છે કે દઢ તે પહેલાં જોશે. આપણે આપણું ભજન કરવાનું. ભક્તને તા તે ખભે લઈને ક્રે છે. ભૃગુઋષિની તા લાતા ખાઈને લાંછન તેણે રાખ્યું છે.

મનનાં ગુલામ હાય ત્યાં સુધી નકામું. સુંદર કાવ્યા કહા તે નકામું. ત્રણ ચાર કલાકમાં શરીરને ભજન કરતાં જો થાક લાગે તા સમજાવી દેવું. શરીર પર પ્રેમ હાય એટલે થાક લાગે. ભગવાનના ચિંતનમાં જો ધ્યાન હાય તા થાક લાગે નહિ. ભગવાન એ જ કહે છે કે પૈસા કમાવામાં દશ દશ કલાક કામ કરે તા તેમાં થાક નથી લાગતા. રસાઈ ગમે તેટલા માણસાની કરવી હાય તેમાં થાક નથી લાગતા; કારણ તેમાં પ્રેમ છે, ભજનમાં પ્રેમ નથી. એટલે મનને સમજાવે છે કે મનમાં ભજન કરવું. "જોરશારથી ભજન શું કરવાનું ? ગુપ્ત રીતે બજન કરવું. ' — એ તા બધા વાતા છે. તે સૂઈ જ જાય છે. ખાટલામાં બેસીને માળા કરે ત્યાં ઉંઘ આવે... ખાટલા પર જે ખેસી ગયા તે સૂર્ધ જ ગયા છે! એકાન્તમાં ખેસીને તા મનમાં ભય'કર વિચારા આવે છે. માટે સમૂહમાં ભજન કરવું. સમૂહમાં શક્તિ છે. જોઈ જોઇને લજન થાય. પાંચમાં પરમેશ્વર છે. " તમે ઝાકાં ખાઓ છા." એમ સમૂહમાં જો તમે ખેઠા હા તા તમતે કાઈ કહે. સમૂહમાં ભજન થાય પછી એકાન્તમાં ભજન થર્મ શકે. તે પહેલાં તા ભજન એકાન્તમાં કરી જુઓ! નહિ થાય!

આ તા મારા મનની જાહેરાત છે. દરેકની પાતપાતાની વાત જુદા છે. લજનમાં જે વચ્ચે આવે તેને છાડી દેવા પડે. અનુસવથી તેમને છાડવામાં શાંતિ મે' અનુસવી છે. સ'પ્રહવામાં તા અશાંતિ છે. નાગને સ'પ્રહવામાં કેટલી અશાંતિ છે! કાં તા એને કર'ડિયામાં પૂરા અગર તા તેને છટકાવા! 19

## ભક્તિ એ વેવલાઈ નથી!

કાઈ એક મહારાજે વિશ્વશાંતિ માટે વિષ્ણુયાગ કરાવેલા ત્યારે ઘણા મહાત્મા લાકા દૂર દૂરના સ્થળેથી ત્યાં આવ્યા હતા. તેમાંના એક તપરવી હિમાલયમાંથી આવેલા, જે બાર વર્ષથી ઊભા રહીને તપશ્ચર્યા કરતા હતા. તેમના ફાટા પણ એક માસિકમાં આવેલા.

તેને અનુલક્ષીને એક ગૃહસ્થ પરમાન દ સ્વરુપને પૂછે છે.

- "શું આ જાતની તપશ્ચર્યા હાેઈ શકે ખરી?"
- "હ! તેનું શું છે ?''
- "તે મહાત્મા ઉભાને ઉભા રહે. મેસે જ નહિ—ખડે પગે… ઉસા જ રહે."
  - " હિમાલયમાંથી ચાલીને આવ્યા હશે!"
  - "ના, તે તા ટ્રેનમાં...પણ તે ખડે પગે......"
  - " अभ ? "
  - "કહે છે કે ખાર વર્ષની આ જાતની તપશ્ચર્યા છે."
- " એટલે કે ઉભા ઉભા પણ કરે છે ખરા!" CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

[ ઊભા તા રહ્યા છે પણ એક જગાએ સ્થિરતાથી નહિ એક જગાએથી ખીછ જગાએ હજી કરે છે ખરા–એવા કંઇક ભાવ પરમાન દ સ્વરુપના છે. ]

.....એટલે જ એ ઉભા નથી...કરે છે! [આત્મભાવે એ હજ સ્થિત થઈ શકચા નથી, અને દેહભાવથી કરે છે.] ઉભા રહ્યો કોને માટે કહેવાય?...સમજાય છે!

" हाने इहेवाय ?"

" જીવન મુક્તને જ ઉભો રહ્યો એમ કહી શકાય." બાજુમાં જ ખેડેલા એક વૃદ્ધ માછ ખાલી ઉડ્યાં:

" સ્થિરતા આવી નથી એટલે કરે છે. "

'' સાંસળા ! સાંસળા ખલ્લુભાઈ ! સગવાને જવાય આપી દીધા.''

શ્રી પરમાન દ સ્વરુપ વૃદ્ધ માજીને ભગવાનના નામથી જ સંબાધે છે માટે કહ્યું કે. "ભગવાને જવાય આપી દીધો"-એ એક અર્થ. ખીજા અર્થમાં - મારે જે જવાય આપવા હતા તે આ જ. પણ મે આપ્યા નથી. ખીજાના દ્વારા જ જવાય અપાયા છે.

[ જુઓ ! આત્મનિષ્ઠ પુરુષની ભાવના. ખીજા મહાત્માઓ માટે આવા નીએ ભાવ પણ તેમનાથી મનમાં લાવી શકાતા નથી. ] હજી પણ પેલા ગૃહસ્થ પૂરું સમજી શકચા હોય કે ન હોય પણ વાત ચલાવે છે. ભીંત ઉપર મીરાંના લટકતા ફાટા તરફ જોઈ......

" પેક્ષી મીરાં ક્રેરે છે તેવું' નહિ ક્રેરવાનું ! આ તાે ઉભા રહે –ખડે પગે……

परभान ह स्वरूप टेंडार डरे छे.

" આવું કરે તા પણ ઉભા રહ્યા છે એમ જ કહેવું જોઇએ.

"જેને [જે તત્ત્વને] સ્થિર રાખવું છે તેને તો ઉભું રાખીને ફેરવવાની વાત થાય છે, અને જે ફેરવવાનું છે [આ શરીરને તેને "ઉભા" રાખવાની વાત થાય છે, ત્યાં શું થાય ? આત્મના ધર્મ તા સ્થિર રહેવાના છે. તેને ફેરવવાની વાતા કરે તેને શું કહેવાય ?

" ળધું સમજી શકાય તેવું છે –૨૫ષ્ટ છે."

ખીજા એક સદ્દગૃહસ્ય બાલી ઉઠે છે. ' આવી જ એક વાત છે. યુદ્ધ ભગવાનના વખતમાં અંગુલિમાલ નામતા ભયંકર લૂંટારા થઈ ગયા. જે કાઈ એના રસ્તામાં આવે તેને લૂંટ. કાઇએ ભગવાન યુદ્ધતે ચેતાવેલા કે તે રસ્તે જશા નહિ; પણ આત્મજ્ઞાની તા નિભધં હોય. યુદ્ધ તે રસ્તે જ ચાલ્યા અને અંગુલિમાલ લૂંટારા તેમની પાછળ. યુદ્ધ ભગવાન ઝડપથી ચાલે એટલે અંગુલિમાલ તેમને પહોંચી શંક નહિ. બન્ને ચાલે પણ અંતર પાંચ ડગલાનું તા એમનું એમ જ રહે, ત્યારે અંગુલિમાલ ખૂમ મારે છે. 'અલ્યા! શ્રત્રણ! કહું છું ઉભા રહે-' પણ યુદ્ધ તા ચાલ્યા જ કરે છે. ક્રીવાર ચીડાઈને અંગુલિમાલ ખૂમ મારે છે, 'અલ્યા, ઉભા રહે છે કે નહિ?' ત્યારે યુદ્ધ ભગવાન જવાળ આપે છે કે 'હું તા ઉભા જ છું, તું' ચાલ્યા કરે છે-'

(અને આગળ વાતચીત ચાલે છે કે, 'તું અસત્ય બાલે છે' ત્યારે ખુદ્ધ કહે છે કે ''હું સત્ય બાલું છુ''…વગેરે વગેરે. પણ તેની સાથે આપણે નિસ્પત નથી.)

...તે આ જ ભાવમાં કેમ ખરું તે?

પરમાન દ સ્વરૂપ સમજાવતાં આગળ વધે છે અને કહે છે, 'અન'ત કાર્ટિ વર્ષોથી એ તત્ત્વ (આત્મતત્ત્વ) ઉભું છે. દેહ કરે છે. શરીરનું નામ દેવું એ અસત્ય જ છે. જ્ઞાન નથી એટલે (શરીરથી) ઉભેલા છે. ખાર વર્ષ શું! કેટલાં યે વર્ષોથી ઉભા હશે! આ દેહ દબ્ટિ! હજુ દેહમાં જ ધ્યાન છે, ખીજું શું?—આ એક દબ્ટિ.

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

ખીજ દૃષ્ટિ-તે આપણે ઘણીવાર કહીએ છીએ તે કે અમે તો ચાલીશ વર્ષથી એક જ જગાએ પડી રહ્યા છીએ. એ અર્થમાં પણ ખાર વર્ષથી ઉભેલા છે એમ કહી શકાય.

ત્રીજ દષ્ટિ જગતમાં હજા ઉભા છીએ. (આત્મદષ્ટિમાં હજી ગયા નથી.) એ દષ્ટિએથી પણ મહાત્મા ઉભેલા છે એમ કહી શકાય.

રહ દબિમાં જે ઉભેલા છે તેને આત્મ દબ્દિ નથી. આત્મદબ્દિ જેને છે તેને રેહ દબ્દિ નથી.

પહેલા ગૃહસ્થ હજુ પણ પૂછે છે: 'ન ઉભુ રહી શકે કેમર્ઇ એવી રીતે ?''

-કૃષ્ણું જેવા અને યાેગના ગુરુ પતંજલિ પણ ઉભા ન રહી શકયા. હા! આત્મદ્રષ્ટિએ કૃષ્ણું બ્રહ્મચારી અને દુર્વાસા ઉપવાસી, તેથી તેએ ા બધા ઉભેલા જ છે એમ કહી શકાય. છતાં યે મહાત્મા મહાપુરુષ છે. તેઓ શું ન કરી શંક? અને તેમના મનના ભાવ શું હાેય, તે આપણને શું ખબર પડે!

' ધ્રુવ ઉભા રહેલા......'

—'.....અને એક નિષ્ઠાથી "ઓમ નમા ભગવતે વાસુદેવાય'ના મ'ત્ર બાેલે. છ મહિના સુધી ઉભેલા—તે આ રીતે ઉભેલા. શરીરને ઉભેલું માને તા અજ્ઞાનની નિશાની. દેહને ભાર વર્ષ ઉભેા રાખવામાં તા દેહમાં જ ધ્યાન જાય ને! દેહાધ્યાસ છે એટલે જ હું ઉભા છું, સ્થિત થયા નથી, અને ફર—ફર કર્યા કર્રું છું—જન્મ મરણના ચક્કરમાં અટવાયા કર્રું છું. પાતે ભલેને ફર્યા કરે પણ આત્મભાવે જો એ સ્થિત થઈ ગયા હશે તા તે ઉભેલા જ છે એમ શકાય. આ જ છે ગીતાના ખરા અર્થ. આ જ છે ગીતાના ખરા ધર્મ.

પ્રયાગમાં કુ'ભમેળા વખતે આવું જ બનેલું. આપણી જનતા ગાડરિયા પ્રવાહ જેવી. લેોકા ભક્તિ કરે તે માટે આવાં તૂતા મહાત્માઓ CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi કાહે. ક'ઈક નવા પ્રચાર કરવાથી, ચમત્કારની છાંટ નાંખવાથી લાેકાને જલ્દી શ્રહા ખેસે એવ' તેઓ માનતા હાય છે. આવી રીતે તેઓ લાંકાને ભક્તિ તરફ લર્ખ જાય પણ તે થાડા વખત, પચીસ હજાર વર્ષ પહેલાનાં સીતાનાં વલ્કલા ને રામ-નામના પથ્થર કચાંથી અત્યારે આ જમાનામાં ? અને આ જમાના પણ 'કેવા ? આ તા ખુદ્ધિના યુગ. બુદ્ધિ વિનાની વાત કાેણ સાંભળે ? પેલા મહાત્માને કદાચ દાેર-ડાથી ખાંધીને સ્થિર રાખના હાેય, પલંગ–ખાટલા પણ એમને માટે એવી રીતે ઉભા રાખેલા હાય કે ઉભા ઉભા જ ઊંઘ લેવાય-એવું કંઈક હશે! આ બધી અસંસવિત વાત છે. આવી વાતા આપણી શ્રદ્ધાને આઘાત પહેાંચાડે છે. લાેકાની શ્રદ્ધા જે રહી સહી હાય છે તેને પણ ઉખાડી નાખે છે. આપણા દેશમાં આવું ઘણું યે બને છે. એટલા માટે તા ગાંધીજી ક્રિશ્ચિયન થઈ જવાના હતા, પણ વળી રાજ્યંદ્ર મળી ગયા. રાજ્યંદ્ર મળ્યા ન હોત તો ગાંધીજ ક્રિશ્ચિયન जरुर थर्ध जात.

ધાર્મિક ગણાતા અને મનાતા માસિક પત્રમાં શું આવી ચમત્કારની વાતા કરીને આવા પ્રચાર કરવાના હાય? ભક્તિ-શ્રહા ઊસી કરવાના સ્ટ'ટા હાય છે પણ તે કર્યા સુધી ટકી શકે ? અસત્ય અને સત્ય પ્રગટ થયા વિના રહેતા નથી. જ્યારે અસત્ય પ્રગટ થાય ત્યારે લાેકાની રહી સહી શ્રદ્ધા પણ ચાલી જાય છે.

પહેલા ગૃહસ્થ વાતને આગળ ધપાવે છે—'રામચરિતમાનસ'તુ કાઈએ નાટક ભજવ્યું હશે તેમાં સીતાના પાઠ આવ્યા હશે તે વલ્કલ કદાચ હશે!'

ખીજા ગૃહસ્થ ટેકાર કરે છે - "કૃષ્ણ પ'દર હજાર વર્ષ ઉપર થયેલા, મહાભારતમાં તેના ઉલ્લેખ છે."

परभान' ह स्वरूप वातना रहाट डरतां पू रुंडरे छे, 'इण्णु द्वापरमां ને રામ તા તેનાથીયે આગળ સતયુગમાં હજારા વર્ષ પહેલા થઈ ગયાં. પહેલા ભાઇએ જે કહ્યું તેમ તેવી રીતે ખને કદાય!' CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

"એમ જ હાય" – પહેલા ભાઈ વાતને ઘટ ખનાવે છે.

'નિષ્ઠા ઉડી જાય એને શ્રહ્ધા ઊઠી જાય એવી આ વાતો છે. આ તો વિજ્ઞાનના જમાના છે. લાેકા કહેશે કે વેવલા છે વેવલા. વહુ મેડ્રિક થયેલી હાેય અને સાસુ જયારે આવી વાતા કરશે ત્યારે એમ કહેશે. આમાં થાય છે શું કે ઉગતી પ્રજા આપણાથી છૂડી પડી જાય છે. અને આપણે વેવલાઇમાં તેમનાથી છૂડાં પડી જઇએ છીએ. તેમને સમજાવવું હાેય તા સિદ્ધવાળું તત્વ ખતાવા. આત્યારની પ્રજાને તેમની સાવના ઉપર પશ્ચર ન પડે તે જાેવું જોઇએ.

આપણુ આપણા ધમ માં નીચે જઈ રહ્યા છીએ. વસિષ્ઠ રામને ઉપદેશ આપે છે, એવા " યાગવસિષ્ઠમાં" કયાં યે આવી વાતા આવે છે? અત્યારના મહાત્માઓ—મંડલેશ્વરા નવરા ખેઠા આવા તુક્કાઓ કાઢે છે તે પેટની દુંદ વધારતા ચાલ્યા છે. તે માટે ગાંધીજી કહેતા હતા કે આ લોકાને કામે લગાડી દેવા જોઇએ.

હું નાના હતા ત્યારના કથા સાંભળતા આવ્યા છું. કથા સાંભળાને કંઈ વળવાનું નથી. કથા એ વ્યથા રહેવાની એવા ભાવ મને નાનપણમાં પણ હતા. ચમતકાર જેવાના પણ બિલકુલ ભાવ નહિ. હજી પણ જ્યાં ચમતકારની વાતા થતી હાય ત્યાં નવગજના નમસ્કાર. ભક્તાએ ચમતકારની વાતાથી દ્વર જ રહેવાનું છે.

એક બહેતે કહ્યું કે એ બધાંતે "પ્રભુસ્વરુપ માનીને પગે લાગીને રહેવું-ખીજું શું!

—"એ વાત નથી. અ'તર સ્વરુપની વાત નથી. આ તો ખહારના સ્વરુપે જે લીલા થાય છે ને ચમત્કારા થાય છે–એની વાત છે.

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

— "નામ ભગવાનનું દેવું અને ધર્મને નામે દેહાધ્યાસ આપણું ભોગવતા જવાનો, કેમ ખરું તે! ભગવાનના નામે આપણું દેહાધ્યાસ પોષીએ છીએ કે બીજાં કંઈ ? હવેની પ્રજા સ્પષ્ટ દર્શન માત્રે છે. વેવલાપણું કાઈ માગતું નથી. આપણા ભજનમાં જો કે આત્મતત્ત્વની વાતા જ હાય છે છતાં બીજા બધાના ભજનામાં જેમ બધા માનતા હાય છે કે ત્યાં તા વેવલાપણું છે તેમ આપણું માટે પણ માને તા નવાઈ નહિ! તેમ ન થવું જોઇએ! રામકૃષ્ણું અને રમણમહર્ષિની કાઈ વાતામાં આવ્યું છે કદી, કે કંકુ નીકળયું છે કે પગલાં નીકળયાં છે! રામકૃષ્ણુ વારંવાર તેમના ભકતોને કહેતા કે જયાં જયાં આવા ચમત્કારા જુઓ ત્યાંથી ચાલ્યા જજો. રામકૃષ્ણને પણ પ્રેજયુએટ ભકતા હતા. શંકા કરીને પૂછે તો પણ બધાંને સમજવ્યાને ! મહાન પુરુષમાં કાઈ ચમતકારા હોતા નથી. પણ ફેાગડિયા તત્ત્વાને લીધે જ શાસ્ત્રામાં ઉમેરાઈ જાય છે. મહાન પુરુષા તા સિક્સિઓ અને ચમતકારાથી નાસતા ફરે છે.

પ્રશ્નકર્તા અહીં બીજો પ્રશ્ન કરે છે,

" ગાંધી છતે આશ્રમમાં પેલા માણસ દશ હજાર રૂપિયા આપી ગયા તે ચમત્કાર નહિ ?''

—"એ ચમત્કાર નહિ! ગાંધીજી પાસે ગળામાં કાઈ એવી માળા નહોતી કરતી કે તેમની બકરી પણ નાચતી નહોતી. ચમત્કાર તો માતાના સ્તનમાં દૂધ આવે છે તે છે. આત્મા [અંતરનો અવાજ] જે કહેશે તે કરીશ—એમ ગાંધીજી કહેતા. એમાં કાઈ જાદુ ચમત્કાર ન હતો. ચમત્કારા લાવીને તા સ'તનુ મહત્વ ઘટાડા છા. જલારામના પ'થ ન હતા કે ન હતા કાઈ વાડા. સંતો તા સીધા- સાદા હાય. જેવું જલારામનું તેવું સાંઈબાબાનું. મને તા આવી વાતા જ ગમતી નથી. બધી વાતા તૃત. જલારામની લક્તિને નમસ્કાર કરું પણ તેમના ચમત્કારા નથી માનતા. બાધાડિયાં લકતા જ તેમની

ર્ગે રીતે ભક્તિ કરે ! CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi શું આપણે ચમત્કાર નહિ ખતાવી શકીએ ? પણ શા માટે ? લકતોને આવા રસ્તે શા માટે લઈ જવા ? ચૈતન્ય મહાપ્રભુના જીવનમાં કાઈ ચમત્કાર નહિ, જ્યારે ફિલ્મમાં કેટલાંયે ચમત્કારા ખતાવે છે! જ્યાં ચમત્કાર હોય ત્યાં ભક્તિ નથી. ચમત્કારથી ભક્તિ થતી નથી, અડવાઈ જાય છે. લક્તોને માટે થાય છે એવું કે ચમત્કારા ભગવાનની ભક્તિમાં અડચચુરૂપે આવે છે. ચમત્કારા એ અડચણો જ છે. તેમાં લક્ત કસાઈ જાય છે. લજન ખંધ થઈ જાય છે. હરિહર! ચમત્કારની વ તા થાય ત્યાં સાંભળવું જ નહિ તે કંઈ પણ! કહેવું કે—અમે જન્મ લીધા એ જ ચમત્કાર! ખાધાડિયા લક્તિ અને ચમત્કારાની વાતા થઈ ત્યારે જ આ વાત થાય છે. સાચા ભજનમાં આળપ'પાળ નહિં ચાલે. ત્યાં કરતાલની જરૂર છે, મ'જીરાની જરૂર છે, ચમત્કારાની જરૂર નથી. ભક્તિ વેવલા માણસા કરે એમ નહિ કહેવડાવું જોઇએ.

×

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS



CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

### ळवन-मुस्त

અન્તકાલે ચ મામેવ સ્મરન્મુકત્વા કલેવરમ્ ય: પ્રયાતિ સ મદ્દભાવ' યાતિ નાસ્ત્યત્ર સ'શય: જીવન–મુક્તને જન્મ નથી.

જીવન મુક્ત થઈ ગયા પછી અવતાર હાય ખરા ? ત્રાનીના ફરીવાર જન્મ થાય ખરા ? આપણે કહીએ છીએ કે ગાંધીજી તો યુદ્ધના અવતાર હતા, તા પછી એક વખત જ્યાં માક્ષ થયા પછી ફરીવાર જન્મ સંભવે ખરા ? એ રીતે તા ત્રાનેશ્વર મહારાજને માટે પણ કહી શકીએ અને બીજા મહાત્માઓને માટે પણ કહી શકીએ કે આ તા ત્રાનેશ્વર મહારાજના અવતાર છે અગર તા નરસિંહના અવતાર છે અથવા તા મહાપ્રભુ ચૈતન્યના અવતાર છે. તા પછી ત્રાની પુરુષા ફરીવાર જન્મે ખરા ? તેઓ ફરીવાર અવતાર લે ખરા?

ગ્રાનીઓ તે જવતાં જ દેહભાવથી મુક્ત થઈ ગયા છે. જીવતાં જ તેઓ વિદેહી થઇ ગયા હૈાય છે. જીવતાં જ તેમના દેહાધ્યાસ છૂટી ગયા હૈાય છે પછી તેમને દેહાધ્યાસ છોડવા માટે દેહના પતન સુધી (શરીર પડવા સુધી) રાહ જોવી પડતી નથી. જીવતાં જ તેઓ મરી ગયેલા હૈાય છે; તેમને પછી જન્મ CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi મરણ હોતા નથી. તેમના સર્વાત્મભાવ આપણે જે બધામાં જોઇએ છીએ તે જ બધામાં પ્રસરી ગયો હોય છે અને તે રીતે તેઓ જીવ'ત હોય છે. ક્ષર દેહે તો તેએ ચાલી ગયા હોય છે પણ અક્ષર દેહે તો તેઓ હજી જીવ'ત છે. તેમના જ્ઞાનના આવિષ્કાર ખધામાં ફેલા ઇ ગયેલા હોય છે. ત્રાનેશ્વરનું ત્રાન જ સર્વત્ર પ્રસરી ગયું હોય છે. તેમના આ ત્રાન વડે તો તેઓ જીવ'ત છે. એટલે જ ત્રાનીને જન્મમરણ નથી એમ આપણે જે કહીએ છીએ તે આ જ. વ્યષ્ટિમાંથી જયારે સમષ્ટિમાં જવાય ત્યારે ત્રાની થવાય. જ્ઞાનીના વ્યષ્ટિભાવ નાશ પામેલા હોય છે. સમષ્ટિમાં જ બધા ત્રાનીઓ રાયતા હોય છે. યતન્ય, મીરાં, નરસિંહ, ઇકા-રામ, જ્ઞાનદેવ વગેરે ખધાં સમષ્ટિમાં લીન થઇ ગયા. એ બધાં સમષ્ટિમાં લીન થઇ ગયા. એ બધાં સમષ્ટિમાં લીન થઇ ગયા. તેઓ હજી પણ જીવ'ત જ છે.

## સદેહે મુક્તિ

ચૈતન્ય જગન્નાથપુરીમાં લીન થર્ઝ ગયા. મીરાં દ્વારકાધીશમાં લીન થઈ ગઈ, તુકારામ સદેહે ચાલ્યા ગયા...એ શું ?

ભક્તિ કરતાં કરતાં આ સ્થિતિ આવે છે. બધાં ભક્તોને તે આવવી જ જોઈએ એવું પણ કશું નથી. ભક્તિ કરતાં કરતાં તેમણે સમધ્ટ સાથે એટલા તા તાદાત્મ્યભાવ કેળવ્યા હાય છે કે પંચમહા- ભૂત ઈશ્વર સાથેના તાદાત્મ્યભાવમાં લીન થઈ જાય તે માટેના તેમના એ પ્રયાસ હાતા નથી. સહજ ભાવમાં જ એ થઈ જાય છે. ભક્તિ કરતાં કરતાં એવી તેમની સ્થિતિ થઈ ગઈ કે તું "તું" ન રહે, મેં "મે" ન રહું. આવા ભગવાન સાથેના તેમના તાદામ્યભાવ. પંચમહાભૂત કયારે છૂટી ગયાં તેના તેમને ખ્યાલય નથી હાતો; તેમના એ છાડવા માટે પ્રયત્નય નથી હાતા. સાહજિક રીતે એ છૂટી

ગયેલાં. પંચમહાભૂત જ્યાં છૂટાં પડી ગયાં ત્યાં તેમનું શરીર અદશ્ય થઇ ગયું અને સશરીર ભગવાનની મૂર્તિમાં તેમને લીન થતાં આપણે જોઇ શક્યાં–(ચૈતન્યની અને મીરાંની બાબતમાં) અથવા તા અદશ્ય થતાં જોઇ શક્યાં (તુકારામની બાબતમાં . તેમના રથૂલ દેહને આમ ભગવાન સાથે જોડાયાની વાત એક બાજીએ મૂકાએ તા પણ સક્ષ્મ શરીરથી એટલે કે મન વડે તા તેઓ ક્યારનાં યે ભગવાન સાથે જોડાઇ ગયાં હતાં.

એમ તા ઘણા યાગીઓ પણ મરણકાલને અગાઉથી જાણીને ધ્યાનમાં બેસી જય છે ને પ્રાણને વશમાં લઈ, પ્રાણને ઉધ્વંગામી બનાવી દેહ છો? છે - તેથી એમ પણ ન કહી શકાય કે તેમની મુક્તિ થઈ ગઈ. એમ જે સમજે છે કે અમુક રીતે જ પ્રાણ જવા જોઈ એ તા એ સમજણ ઘાર અજ્ઞાનનું કારણ છે. સાહજિક રીતે મૃત્યુ જેવી રીતે આવે તેવી રીતે મૃત્યુને વધાવી લેવાનું; સાપ તેની કાંચળી જેવી રીતે છત્યુને વધાવી લેવાનું; સાપ તેની કાંચળી જેવી રીતે ઉતારી નાખે છે તેવી રીતે. કાંચળી ઉતારવા માટે સાપના પ્રયત્ન નથી હોતો. અથવા તા નાના બાળકની ચફીની જેમ. તે પણ કવી રીતે સરી પડે છે તેના બાળકને તા ખ્યાલ પણ નથી હોતો. પ્રાણના નિરાધ કરીને દેહ છાડવા એ તા આત્મહત્યા જ ને? ખીજું શું ? જેમ જીવવા માટે ઝાંવાં નાખ્યાં કરીએ છીએ ત્યારે મરણ સમયે પણ આવા ધમપછાડા કરવાં એ આત્મહત્યા નહિ તો શું ? આત્મહત્યા કરવાનો જ આ પ્રયત્નને?

# જીવભાવમાં મુક્તિ નથી

કહે છે કે મચ્છિન્દ્રનાથ પંચમહાભૂતને છૂટા પાડી શકતા ને અદશ્ય થઈ શકતા.....

—ધણા યે મહાત્માંઓ એવા છે કે ધડ, હાથ, માથાથી તેઓ વિમુખ થાય ને પાછાં તેને જોડી આપે. પણ તેથી શું ? અમુક રીતે જ પ્રાણુ છોડાય તેમ જ માક્ષ મળે, એ સંકલ્પ જ જીવસાવવાળા છે. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi એટલી દેહમાં આસકિત ખરી તે? એટલા જવભાવ તા ખરા તે? અતે જયાં જવભાવ છે ત્યાં અજ્ઞાન છે. આખી જંદગી કયું કરાવ્યું છેલ્લી વખતે ધૂળમાં મળે છે. અને અંતકાલે— મરણકાલે જે મનની સ્થિતિ હાય તે પ્રમાણે જન્મ અગર તા મુક્તિ મળે છે... સમજ્ય છે? ભલેને તે પછી ગમે તેવા જ્ઞાની હાય તા યે શું? પણ છેવટનું ન સાચવી શક્યા તા ફાગ્ર ગયું! પાછા જન્મ મરણના ફેરા. અલખત્ત તેણે બધું પુરું તા કરેલું હાય છે પણ થાડાને માટે અટકી ગયા હાય છે એટલે તેને જન્મ હાય છે ખરા—પણ કયાં? 'શુચીનાં શ્રીમતાં ગહે યાગભ્રષ્ટોમિજાયતે' (ભ. ગી. અ. ધ. શ્લાક. ૪૧. ચરણ ખીજું) એ રીતે એક બે જન્મમાં જ પાતાનું અધૂરું પૂરું કરી નાખે છે.

કહે છે કે...

અરવિ'દળાણુએ ત્રણ ચાર દિવસ પ્રયત્ન કરેલાે...... શાને માટે?

ખૃત્યુ સામે ૮કકર ઝીલવા માટે.....

—આપણે કેમ કહી શકીએ ? એ મહાત્માના શું ભાવ હાય તે આપણે કેવી રીતે કહી શકીએ ? એ તાે તે પાતે જ જાણે.

તા પછી રમણ મહિષ માટે.....

—તેમણે તો સહજ રીતે જે મૃત્યુ આવ્યું તે વધાવી લીધું. જીવ્યા તો એ સહજ ભાવમાં. દેહ છેંાડયા તે પણ સહજ ભાવમાં. તેમને મૃત્યુ જેવું હતું જ શું ? દેહ ભાવ તા જ્ઞાન થતાં જીવતાં જ તેમણે એાગાળી નાંખેલા, મૃત્યુથી ભાગાભાગી કરી નથી. જ્ઞાનીને વળી મૃત્યુ શું ? મૃત્યુ જ જ્યાં એમને માટે મરી ગયું હાય પછી શું ? " મૃત્યુ મરી ગયું રે લાલ!" એ ભાવ જ્ઞાનીના. આ શરીરને એાપરેશન કરવું પડશે તા કહેશે, તેમ કરા. એ ના નહિ પાડે. ઇજિકશન અને દવા ખાવાં પડશે તા તે પણ ખાશે, તે ના નહિ પાડે. આ ળધું યે…ખરું…પણ તે સહજ ભાવમાં. રાગને તે મટાડી

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

શકે છે સિદ્ધ મહાત્માને વાર કેટલી? પણ તે નહિ કરે. જેટલ પ્રારુખ્ધમાં છે એટલું ભાગની લેશે. એ ભાગની ન લે તા તે પણ કમ ખ'લન ! રમણ મહર્ષિ સમાધિમાંથી કદી નીચે ઉતર્યા છે ? એ તા એમના એ જ સહજ ભાવ. દેહકષ્ટ ભાગવ્યાં પણ તે... સહજ ભાવે દેહભાવ તરફ કયારે યે તેમણે આંખ ખાલી છે? શરીર પડતું તા મુવું બલે પડતું! આ શરીર તા એક વખત જ્યારે જન્મ્યું ત્યારે પડવાતું જ છે તે ? જ્ઞાનીને મન તા ચ્યા શરીર પડે તે પણ દિવાળી. ત્રાની સમજે છે કે મે' ભાગાને ભાગવ્યા નથી. ભાગાએ મને ભાગવ્યા છે, ત્યારે જ આ શરીરની આવી અવસ્થા અપાવીને ? બાલ સફેદ થઈ ગયા, શરીર વૃદ્ધ થઈ ગયું, હાથ પગ ને માહા પર કરચલીએ। પડી, શરીર અશકત થઈ ને રાગિષ્ઠ થયું અને છેવટે આ શરીરના પણ નાશ થવા બેઠા; પણ ગ્રાનીને હવ-શાક નથી. આનંદ કે ગ્લાની નથી: તેને સમભાવ છે. ગ્રાની તા કહેશે કે આ શરીરમાંથી પ્રાણ જ્યારે ચાલ્યાં જાય ત્યારે આ શરીરના પણ ઉપયોગ થવા જોઈએ. કુતરાં બિલાડાં કે પશુ પર્ક્ષાઓને જો આ દેહ કામ આવતા હાય તા તેનાથી બીજી રકું શું? દેહ ઉપર જરાયે મમત્વ નહિ. એ નહિ કહે કે સખડને લાકડે બાળજો કે બાવળને લાકડે. દાદુ એટલા જ માટે તેમના શિષ્યાને કહેતા હતા કે અ તિમ સંસ્કાર કંઇ શ્મશાનમાં જ થાય તેવું એાછું છે ? પશુ--પક્ષીએ ને જો દેહ કામમાં આવતા હાય તા તેમાં ખાડું શું ? મરણ પછીના દેહ માટે પણ આટલું જે મમત્વ છે ત્યાં સુધી છવભાવ છે એમ સમજવું.

## સ'કલ્પ-વિકલ્પાનું મૃત્યુ એ જ ખરું મૃત્યુ.

નવ દ્વારવાળા આ દેહ. દશમ દ્વાર જે કહેવામાં આવે છે, તે છે મસ્તકમાં. બાળક જન્મે ત્યારે માથાના તાળવામાં જે પાંચો ભાગ જણાય છે તે. તેમાંથી જો પ્રાણુ ચાલ્યા જાય તેા માેક્ષ મળે એમ યાેગી લાેકા સમજે છે. ઘણાને એમ થાય છે કે કાશીમાં દેહ પડે તાે મુક્તિ કેટલાંકને એમ સમજાય છે કે ઉત્તરાયણમાં જ શરીર પડે

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

તા માંક્ષ. અરે! પ્રાણને જવું હાય ત્યાંથી જાય. આંખેથી જાય કે અપાન વાયુ મારફતે જાય, જ્યાંથી જવું હાય ત્યાંથી જાય. પ્રાણ અંમુક જ રીતે જવા જોઇએ તેવા ભાવ શા માટે હાેવા જોઇએ?

પ્રાણને આવી રીતે છાડવા, એ જે યાદ આવ્યું ત્યાં જ દેહ યાદ આવ્યા. દેહ યાદ આવ્યા એટલે જીવ ભાવ શરૂ થયા; પછી દશમદ્વારને ભેદીને પ્રાણ ચાલી જઈને દેહ પડે તેથી શું? તેના જન્મ—મરણ ફરીવારના નક્કી છે. કાશીમાં જ દેહ પડે એવી શા માટે ભાવના? આપણે કાશીમાં હાઈએ પણ મન તાે દેહ છાડતી વખતે પણ વિષયામાં રમતું હાય ત્યાં શું કરવું? કાશીમાં દેહનું પડવું તે માક્ષ નથી. કાશીમાં મરણ વખતે મનના સ'કલ્પા--વિકલ્પાનું મરણ એ જ ખરું મરણ, મરણ ભલેને મુંબઈમાં થતું હાય કે ગમે તે ગામમાં—અરે હાલતાં–યાલતાં થાય કે સંડાસમાં—પણ તેની વૃત્તિઓ તે વખતે કેવી હતી તે જ જો ગાનું છે. બ્રહ્માકાર વૃત્તિ હાય ને સંડાસમાં મૃત્યુ થાય તા પણ તેને જન્મ મરણ નથી. તેવી જ રીતે ઉત્તરાયણમાં દેહનું 'પડવુ' એટલે માણ મળે એમ બધા જે સમજે છે તે ખાહું છે. એમ તા ઘણા માણસા ઉત્તરાયણમાં મરે છે. શું તે બધાંને માક્ષ મળા ગયા ? જીવની આંતકાલે થતી સંકલ્પ પર પરા—તે જ જીવને માક્ષ દ્વારમાંથી પાછા ઘસડી લાવે છે, ચિત્રગુપ્ત ત્યાં ખેઠેલા હાય છે. ચિત્રમુપ્ત કાેલ ? ચિત્રમુપ્ત તે આ અ'ત:કરણ. બહારથી ભજન કરા તેથી શું ? પણ અ તરમાં કંઈ બીજાું જ ઝંખા છા તા તેન શું ? ચિત્રગુપ્ત તે ખધું નાંધી લે છે. એક વાત પણ ધ્યાનની ખહાર નથી. જ્ઞાન હાય તા યે શું ? પણ મરણ કાલે તેના જે સંક્રદપ એ જ (તેનું મન તે પાતે જ) તે બધું નાંધી લે છે અને કહેશ ક તેમને માટે હજી માક્ષના દ્વાર ખંધ છે. ત્યાં દલીલ કરશા તા નહિ ચાલે. યમરાજાએ હાંશિયાર ખેરિસ્ટરા રાકેલા છે. તેઓ આ ખધા પ્રશ્તા કરે છે કે જવતે આંતકાલે કાઈ સ'કલ્પ આવેલા?

જ્ઞાનીને મરણકાલે પણ જો એકાદ સંકલ્પ રહી ગયા તા તે પણ જન્મ લેવડાવે છે તેનું એક દર્શાત.

કાઈ એક વૃદ્ધ બાઈ હશે ગ્રાની હતી. સાઠ વર્ષ સુધી બ્રહ્મચર્ય પાળેલું, શરીર છોડવાના વખત અવ્યા. શિષ્યાઓને બાલાવી. સ્વાભાવિક રીતે દર્દને દૂર કરવા વૈદ્ય કે દાકતરને બાલાવાય તેમ અહીં પણ એક વૈદ્યને બાલાવવામાં આવ્યા. વૈદ્યને નાડી પરીક્ષા કરવી હતી પણ કરવી કેવી રીતે ? વૃદ્ધાએ પુરુષના સ્પર્શ નહિ કરવા એવું પણ લીધેલું. હવે શું કરવું ? વૈદ્ય તા હાંશિયાર. વૃદ્ધાના હાથને દારી બાંધી અને તે દારી લીધી પાતાના હાથમાં. નાડી એ રીતે તપાસી. વૃદ્ધાએ કાઈ અકથ્ય એવી શાંતિ અનુભવી. મરણના વખત આવી લાગ્યા છે અને બાક ને વિચાર થાય છે કે પુરુષે પકડેલી આ દારીના સ્પર્શન સંચાર માત્રથી આટલી શાંતિ હું અનુભવું છું ત્યારે પુરુષના સાન્નિધ્યમાં અને સંસર્ગમાં તા કેટલું યે સુખ હશે ?!

થયું! બાઈનું પતન થયું. બાઈ જ્ઞાની હતી તેમ છતાં તેના જન્મ નક્કી થઈ ચૂક્યો, અને તે પણ કયાં? વેશ્યાને ત્યાં.. અને ખાઈ વેશ્યા બની —નિત્ય અવનવા પુરૃષોનું સંસર્ગ સુખ માણવા!

જોયું? આ ળધા સંકલ્પા છવને સતાવે છે તે? તે માટે જ સંસાર ભાગવી લા, સંસારને જોઈ લા, ખરાખર જોઈ લા; એવા રીતે કે પછી પતન થાય જ નહિ. નહિ તા પછી થાય છે શું—કે સંન્યાસી થયા હાય તેને થાય કે ગૃહસ્થાશ્રમી થયા હાત તા ઠીક. ગૃહસ્થાશ્રમીને સંન્યાસી થવાના અભખરા આવે. આ બધાં સંકલ્પા છવને હેરાન કરી નાખે છે. અંતકાલે મનની શું સ્થિતિ છે તેના ઉપર જ બધા આધાર છે. બંધન છવાતમાનું પતન કરાવે છે. ત્યારે હવે માક્ષ કયારે? માક્ષના વિચાર કયારે આવે? બંધનમાં હાંઇએ તા જ ને? ત્યારે ''હવે માક્ષ કયારે'' એ વિચાર પણ ખોટા. બધા વિચારા—સંકલ્પ-વિકલ્પાથી પર થવાનું છે. કાંઇ પણ ભજન—સાધન જે કંઇ કરતા હાંઇએ તે પણ સાધ્ય પ્રાપ્ત થતાં છૂટી જાય તા તેને માટે પણ ભાવ નથી રાખવાના હર્ષ-શાક, આનંદ-ગ્લાની કાંઇ એવા ભાવ નહિ જોઈએ. સમસ્થિત આવી જવી જોઇએ.

## श्रक्षाक्षार वृत्तिमां सीन क्यारे थवाय ?

યાગી જે પાતાની મેળ પ્રાષ્ટ્ર છે તેને માટે મને એક મહાત્મા યાદ આવ્યા. તેમણે પણ એવી રીતે–જે તમે કહ્યું ને કે દશમદ્વારથી પ્રાષ્ટ્રને છોડાય તેવી રીતે પ્રાષ્ટ્ર છેડિયા હતા. જયારે એ પ્રસંગનો દલ્લેખ થાય ત્યારે જેમની પાસેથી મેં આ પ્રસંગ સાંભળેલા તેઓ ભાઇશ્રી રડતા જાય અને વાત કરતા જાય, પણ અહિં તેઓ અટકે……...

#### -sai ?

પ્રાણને રુ'ધીને દશમદ્વાર—મસ્તકના તાળવા—દ્વારા કાઢેલા— એ વાત જ્યાં આવે ત્યાં………. — ત્યાં—શું દેખાયું ?... ધી જેવા પદાર્થ ક'ઈક નીકળેલાે છે.

—એ તાે ચરખી, લાેહી, માંસ ઇત્યાદિ જે હાેય તે નાકળ તથા શું ?

તા એ નહિ નિકળવું જોઈએ ?

—ભૂરા રંગની જયાતિ રુપે સહેજ ધુમ્રસેર (ધુમાડા) નીકળતી હાય તેવું લાગવું જોઇએ. અને કાઇક જ (માત્ર જ્ઞાની જ) તે જોઈ શકે. ખીજાઓ ન જોઈ શકે. આમાં તા એવું સ્પષ્ટ લાગે છે કે બહુ કષ્ટપૂર્વક પ્રાણને છાડ્યા છે. એ પ્રમાણે પ્રાણ છાડવા માટે સંકલ્પ તા ખરા જ ને ?— કે આવી રીતે પ્રાણ છાડવા! ત્યાં દેહ યાદ આવ્યા, અને દેહ યાદ આવ્યા એટલે જીવભાવ શરૂ થયા, બાડી મહાત્માના શું ભાવ હાય તે એ પાત જ જાણે, ખીજાઓ શું જાણે ?

અંતકાલે બ્રહ્માકાર વૃત્તિમાં રહેવાનું છે. તાદાત્મ્યભાવમાં રહેવાનું છે. સગાં—વહાલાં, શિષ્યો, મિત્રો એ બધાં દેહના દુ:ખાંથી દાઝેલાં; તેમને એ કષ્ટા યાદ અપાવે. હવે થાય છે શું કે ગ્રાનીને તે યાદ કરવા તેની સમાધિસ્થ અવસ્થામાંથી નીચે આવવું પડે. મહાતમાઓને તા અતકાલમાં બ્રહ્માકારવૃત્તિમાં લીન થઈ જવાનું હાય છે. તેથી અત સમયે મહાતમાં લોકો પાતાના અતરંગ એક બે શિષ્યા કે ભક્તા સિવાય બીજાઓને તેમની પાસે આવવા દેતા નથી.

 શિષ્યોના અતઃતાપ રામકૃષ્ણ જેવા જ્ઞાનીને પણ અસર કરે; કે-ગુરુ આટલા રાગથી રિભાય છે, તે આપણે કશું કરી શકતા નથી. એટલે ગુરુને દેહનાં જ દુઃખા યાદ કરાવે. ગુરુ કેમેય કરીને સાજ—સારા થાય એ ચિંતા પાતે કરે તે ગુરુને કરાવે. આ બધા જીવભાવના (આંદાલના) વિચારા ત્યાં પહોંચે. એટલે અતકાલે જ્ઞાનીને ધ્રહ્માકાર વૃત્તિમાં જે લીન થવાનું હોય તે થઈ શકાય નહિ, અને આ શિષ્યા જ તેમના પતનનું કારણ બને. તે માટે તા વધારે શિષ્યા કરવા નહિ. જેમ વધારે શિષ્યા તેમ વધારે આસક્તિ. અતકાલે પણ આપણું પતન કરાવે. હવે સમજ્ય છે કે અતકાલે શા માટે રામકૃષ્ણ વગેરે મહાત્માઓ શિષ્યોને તેમની પાસે આવવા દેતા ન હતા.

આખી જિંદગી જો આ ભજનના મહાવરા રાખ્યો હશે તા અતકાલે બ્રહ્માકારવૃત્તિ થશે.

### આત્મદર્શન

સાધકને કદાય પ્રશ્ન થાય કે એકની એક વાત શા માટે કરવી જોઈએ ? એકની એક વાત બીજી વાર આવે ત્યારે કંટાળા ઉભો કરે છે અને કેટલી યે વાર અરુચિ પેદા કરે છે. એ વાત સાચી છે. સાહિત્યની દષ્ટિએ એકની એક વાત અરુચિકર થાય છે જ્યારે પ્રેમની વાતામાં ભક્તિની વાતામાં અને ભગવાનની વાતામાં એક વાત ઘણી વખત થાય તેમાં કશું યે ખાટું નથી. મા બચ્ચાંને એકનું એક જ દૂધ પાય છે.

એક ભક્ત રાજા હતા. પ્રજાતે ત્રાસ આપનારને અને ગુન્હેગારને તે શિક્ષા આપતા. કાઈવાર તા ખુનીને ફાંસીને માંચડે પણ ચઢવાના આદેશ આપતા. પછી જ્યારે શાંતિપૂર્વ ક વિચાર કરવા ખેસતા કે "આ હું શું કરી રહ્યો છું ?'' ત્યારે એનું હૃદય અંદરથી બળા ઉઠતું. તેને પરાણે પાતાની મરજી વિરુદ્ધ આવું કાર્ય કરવું પડતું. તેણે મનમાં મજખુત ગાંક તા વાળી જ હતી, કે જો પાતે આટલી સખતાઈ ન વાપરે તા દેશમાં અત્યાચાર થવાના. એટલામાં એક મુનિ ત્યાં આવી ચઢયા. રાજા તેમના સત્સંગ કરવા લાગ્યા. તેણે મુનિને પ્રશ્ન પૂછ્યા, "રાજ્ય છાંકી જંગલમાં ચાલ્યા જવું?" CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

મુનિ તેમને પહેલાં તા કશું યે કહેતા નથી અને રાજાનું અપમાન કરે છે. રાજા જિજ્ઞાસુ છે કે નહિ તે જોવા માટે રાજાનું ઘણી યે વાર અપમાન કરે છે; પણ રાજાના મક્કમ નિશ્ચય જોઈ મુનિ તેમને ઉપદેશ કરે છે:—

કાઈ એક રાજા હતા. એ જળરા હતા. તેના મંત્રી પણ તેના केवा कथरा हता. मंत्री એटला पंचा कथरा हता है धन्द्र, हेव है દાનવાતું કશું યે વળે નહિ. દશ દશ જયરા યાહાઓને પણ પી જાય तेवा समर्थ अने अलित हता. ता आवा मंत्रीने लिताय हेवी रीते ? પાંચે ત્રાનેન્દ્રિયા અને પાંચ કમે ન્દ્રિયા તે દશ યાહાઓ છે. મંત્રી તે મન છે. રાજા તે આત્મા છે. આ યાહાઓને હરાવ્યા પછી મંત્રીને પણ જીતી શકાય. વિષયા ઉપર જ્યાં અનાસ્થા થાય ત્યાંથી જ આ યાહાઓનાં શરીર સુકાવા માંડે અને ધીમે ધીમે બળહીન થતાં જાય. વિષયા ઉપરથી જ્યાં સુધી મન નહિ ઉઠી જાય ત્યાં સુધી ઇશ્વર પાસે જઈ શકાતું નથી. માટે આટલું જ કરવાનું છે—દિવસના ચાર ભાગ કરી નાખા; શરૂઆતમાં વ્યવસ્થિત રીતે એક ભાગ ભગવદ્ ભજનને માટે રાખા અને ધીમે ધીમે એ ભાગ વધારતા જાએા, તેમ કરતાં કરતાં પછી તા દિવસના ચારે ભાગ ભગવદ્ ભજનમાં, ધ્યાન-સમાધિ ઇત્યાદિમાં કામે લાગી જશા ત્યારે ભગવાનની જ ધૂન અને તેતું રટણ ચાલ્યા કરશે. રાજાના (આત્માના)સ્મરણથી દશે દશ યાહા-એાના નાશ જલ્દીથી થઈ જશે. વિષયા ઉપરથી મન ઉઠી જશે અને સંસાર ઉપર અર્ચિ પેદા થશે......અને પછી તા જ્ઞાન थवानं क छे.

દશે દશ ઇ કિયોને પ્રેમથી જીતી શકાય, અને છેવટે મનને પણ વશ કરી શકાય. મંત્રી (મન) જીતાય તો રાજ જીતાય. કામ કાંધનું ત્રણ લાકમાં રાજ્ય છે. કામદેવને કાેણ જીતી શક્યું છે? તેના ખાપ વિષ્ણુ—તેની મા તે લક્ષ્મી. તેની સામે પડવું કેવી રીતે? તેની સામે પડવામાં તા જોખમ. તે મારી જ નાંખે ને? માટે CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

પ્રેમથી જ છતવાનું રહ્યું. લગવાનના દર્શન માટે મંત્રીને વશ કરવાના છે. રાજાને જોઈ લીધા (આત્માને જાણી લીધા) એટલે મંત્રી છતાઈ ગયા — મન વશ થઈ ગયું. મન છતાયું એટલે રાજા (આત્મા) જોઈ લીધા. આ વાતના મેળ પેલી રાત્રિ અને દિવસના મેળ સાંધતી સ'ધ્યાના જેવા છે.

ભીમસેને ખકરાક્ષસને માર્યા હતા.

જ્વાત્માએ મનને જીતવા માટે બકરાક્ષસને મારવા પડશે— પણ તે પ્રેમથી. ઋષિમુનિઓ પણ થાકી ગયા હતા. મનને જીતી શકયા ન હતા. મનને જીતવા માટે આ જ સહેલા ઉપાય છે. જે કરવાનું છે તે આ જ કરવાનું છે. ભાગ ભાગવા પણ રાક્ષસને મારા. (મનને વશ કરા) ભામે પેટ ભરીને ખૂબ ખાધું અને પછી રાક્ષસને માર્યા.

**બકરાક્ષસની વાત આ પ્રમાણે છે:** 

પાંડવા અજ્ઞાત વાસના છેલ્લા વરસામાં ફરતા હતા, તે વખતે ફરતાં ફરતાં એક શહેરમાં આવી પહોંચ્યા અને એક વિધવા બ્રાહ્મણીને ત્યાં ઉતારા કર્યો હતા. ચાર પાંચ દિવસ તા ત્યાં આન દથી પસાર થઈ ગયા. એક દવસ કું તીએ બ્રાહ્મણીને કલ્યાંત કરતી જોઈ. કું તાને ઘણું આશ્ચર્ય થયું, '' શું થયું હશે કે આને શું દુઃખ હશે કે આનું જે કંઈ પણ દુઃખ હાય તે જરૂર દૂર કરવું જોઈ એ.'' અને કું તા માતાએ બ્રાહ્મણીને પૂછ્યું, '' બહેન! શા માટે રડે છે? તારે શું દુઃખ છે? જે હાય તે મને નિઃસ કાચ ભાવે કહે." પણ બ્રાહ્મણી તા ઉલ્ટી વધુ રડવા લાગી. આખરે જયારે કું તીએ હઠ પૂર્વ ક કહ્યું '' જો તું તારું દુઃખ નહિ કહે તા અમે તારે ત્યાં ભૂખ્યાં જ પડી રહીશું." ત્યારે બ્રાહ્મણીએ કહ્યું '' શું કહું '' બહેન! મારા દુઃખની ચાત કે એ દુઃખ કાઇથી પણ દૂર થાય એવું નથી. માટે જ હું તમને કહેતી નથી.'' ત્યારે કું તીમાતાએ પ્રતિજ્ઞા કરી કે '' તારું ગમે તેવું દુઃખ અમે દૂર કરીશું ત્યારે જ અન્ત લઇશું." એટલે બ્રાહ્મણીએ કહ્યું ' આ શહેરમાં ત્યારે જ અન્ત લઇશું." એટલે બ્રાહ્મણીએ કહ્યું ' આ શહેરમાં ત્યારે જ અન્ત લઇશું." કં તે તે બ્રાહ્મણીએ કહ્યું ' આ શહેરમાં ત્યારે જ અન્ત લઇશું." એટલે બ્રાહ્મણીએ કહ્યું ' આ શહેરમાં ત્યારે જ અન્ત લઇશું." કં તે તે તે બ્રાહ્મણીએ કહ્યું ' આ શહેરમાં ત્યારે જ અને ક્રાં તે કે '' તારું ગમે તેવું દુઃખ અમે દૂર કરીશું હોઈ માં તે અને કે હતી ત્યારે કરી કે '' તારું ગમે તેવું દુઃખ અમે દૂર કરીશું હોઈ માં કરી કે '' તારું ગમે તેવું દુઃખ અમે દૂર કરીશું ત્યારે જ અન્ત હાઇશું કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો શાહ્મણીએ કહ્યું ' અ શું શહેરમાં ત્યારે કર્યો શાહ્મણી સ્ત્રા કરી કર્યો કર્યો

પહેલાં ખક નામના રાક્ષસ રાજ ઘણા માણસાને ખાઈ જતા. રાજાએ એને મારવાના ખહુ પ્રયત્ના કર્યા. રાજાના બધાં જ પ્રયત્ના નિષ્ફળ ગયા. રાજા લાચાર ખની ગયા. અને રાક્ષસ સાથે સંધિ કરી અને એમ નક્કી કર્યું, રાજ એક માણસ અને ખકરા તથા અનાજ વગેરે માકલીશું. અને રાક્ષસે એ શરત મંજાર કરી અને ત્યારથી આ શહેરમાં દરેક ઘેરથી એક જણાના ભાગ માકલાય છે. તેમ આજે મારા ઘરના વારા છે. આજે સાંજે મારા છોકરાને ભાગ માટે માકલવાના છે. એટલે જ ખહેન! હું રકું છું. તો આવું માટું દુઃખ કાઇથી દૂર થાય એવું છે? તમે નકામી પ્રતિશા ન કરા અને નિરાંતથી તમે જમા અને આરામ કરા. માટું દુઃખ મને ભાગવવા દ્યો."

કુંતીમાતાએ કહ્યું, " બસ! આટલું જ છે! તેમાં તું શું કામ ચિંતા કરે છે? આજે તારા દીકરાને બદલે મારા પાંચ દીકન છે તેમાંથી એક જશે. માટે હે લ્લાક્ષણી, તારે ફિકર કરવાની જરુર નથી."

કુ'તીએ તરત જ યુધિ છિરતે ખાલાવી સઘળી વાત કરી. અને પોતે પ્રતિજ્ઞા કરી છે તે પણ જણાવ્યું. ધર્મ'રાજાએ કહ્યું કે ''એમાં શુ' માટી વાત છે ? એક લાકાણીનું દુ ખ દૂર કરવા અને મારી માની પ્રતિજ્ઞા રાખવા મારું સવ'સ્વ હું તજવા તૈયાર છું. આ તો મારું સદ્ભાગ્ય છે. '' એટલામાં ભીમ, અર્જીન, નકુલ સહદેવ ખધા જ ભેગા થઈ ગયા. ખધા '' શુ' છે ? શુ' છે ? '' એમ પૂછવા લાગ્યાં. ભીમસેન તા '' ખાવાનું શુ' ? 'ખાવાનું શુ' ?'' એમ પૂછવા લાગ્યાં. ભીમસેન તા '' ખાવાનું શુ' ? 'ખાવાનું શુ' ?'' એમ પૂછવા લાગ્યાં. અને જાણી જોઇને આ વાત પર ધ્યાન ન આપ્યું. કુંતીને એમ હતું કે આ કામ ભીમસેન ઉપાડે તા ઠીક. પણ તે તા ખાવાની જ વાત કરતા હતા. ત્યારે કુંતીએ ભીમને કહ્યું, '' ખેટા, આજે આપણાથી જમાશે નહિ. કારણ જેના ઘેર આપણે રહીએ તે જો હદામમાં હોય હતારે આપણા શું પ્રાપ્તા હોય સ્ત્રામાં હોય હતારે કુંતીએ સ્ત્રામાં માં માર્ચ હતા કરતા હતા. ત્યારે કુંતીએ ભીમને કહ્યું, '' ખેટા, આજે આપણાથી જમાશે નહિ. કારણ જેના ઘેર આપણે રહીએ તે જો

ભીમ વિચારમાં પડી ગયા. માતાએ કહ્યું કે "શું વિચાર કરે છે?" ભીમે કહ્યું " કાંઈ નહિ." હવે શું ખાવું અને કેમ ખાવું એ જ મને વિચાર આવે છે—'' કુંતી સમજી ગયાં કે આ જાણી જોઇને જ આડી આડી વાત કરે છે. ત્યારે કુંતામાતાએ કહ્યું, " આજે જો ખાવું જ હોય તા આ છે. બક રાક્ષસને ખારાકમાં ઘણા લાકુ, શાક, દાળ બહુ ખૂબ પ્રમાણમાં માકલવાનું છે તે લઇને તું જ જ અને બધું ખાઈ જજે અને આ ધ્યાદ્મણીનું અને આ શહેરનું દુઃખ તે પણ બકરાક્ષસને મારી દૂર કરતા આવજે. તારા વિના આ કામ કાણ કરી શકે એવું છે?'' ભીમસેને કહ્યું, " જો ખાવાનું મળતું હોય તો આ બંદા તૈયાર છે. બાકી ભૂખ્યા પેટે આપણે તો કંઈ જઇએ નહિ."

અને સાંજ પડી. રાજ્યના તરક્ષ્થી ગાડું ભરીને ખારાક આવ્યા. તે લઈ ભીમ જંગલ તરક્ ઉપડચો. રસ્તામાં જ બધું ખાવાનું સાક્ષ્કરી નાંખ્યું. અને ધીમે ધીમે લહેરથી મસ્તીમાં જ્યાં રાક્ષસનું રહેડાણ હતું તે તરક્ આવી પહેંચ્યા. અહીં રાક્ષસ બક ખૂમા પાડતા હતા કારણ રાજ કરતાં ભાગ માડા પડયા હતા. રાક્ષસ ભીમને ખૂબ કરાવવા લાગ્યા. પણ ભીમ જોતા જ ન હતા. એટલે રાક્ષસ ખૂબ કાંધે ભરાયા. અને ભીમને ખાવા માટે એકદમ દાડચો. બસ! ખૂબ ધમાચકડી મચી ગઈ. ભીમસેને રાક્ષસના ઘાણ કાઢી નાખ્યા. રાક્ષસને પકડી ચીરી નાંખ્યા. બહુ રાડારાડ થઈ. રાક્ષસની ચીસાથી આખું શહેર ખળભળી ઉડયું. રાજના ગભરાટના પણ પાર ન રહ્યો.

આમ રાક્ષસને મારી ભીમ ઘેર આવી નિરાંતથી સૃષ્ટિ ગયા. ખીજે દિવસે ખબર પડી કે બક રાક્ષસ મરાયા.

કુંતીએ બ્રાહ્મણીને બાલાવી કહ્યું કે "જો, આમાં અમારું નામ ન આવે. રાજા પૂછે તા કહેજે કે મારા છાકરાના વારા હતા અને તે રાક્ષ્મને મારી આવ્યા છે અને અમે હવે જઈએ છીએ." CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi ધાહ્મણી ગળગળી બની ગઇ અને મનમાં બાલી "યશ પણ પાતાને માથે નથી લેતી એવી આ કાઈ જરૂર દેવી જ મારે માટે આવી ગઈ."

.....અને પાંડવા ચાલી નીકળ્યા.

બ્રાહ્મણીના છેાકરાને રાજ્યએ ઘણું ઇનામ આપી ન્યાલ કરી નાંખ્યા. બ્રાહ્મણીનું દળદર ફીટી ગયું.

ખક રાક્ષસ એ મન છે. અને એ રાક્ષસ રૂપી મન ગમે તેમ તાકાન કરે છે. રાજા ળિયારા એને વશ થઇ વતે છે. રાજા એ જીવ-આતમા છે. અને આમં જીવ મનને વશ વર્તે છે. જીવ મન સાથે ઘણી વખત યુદ્ધમાં ઉતર્યો પણ તેને હાર જ મળી. ત્યારે રાજાએ બીજો રસ્તાે લીધા અને રાક્ષસ (મન) સાથે સંધિ કરી કે તને રાજ એક ભાગ આપશું. અને રાક્ષસ (મન) એ પ્રમાણે કખૂલ થયા. એટલે મનને છવે સમજાવ્યું કે જો તારે વિષયા ભાગવવા, પણ પ્રમાણસર; એટલે કે આખા દિવસના સમયમાં ભાગ પાડવા. થાડા સમય ભાગમાં, થાડા સમય સંતસંગ, ભજન, કીર્તાન, શાસ્ત્ર વાંચન, ગુરસેવા ઇત્યાદિ કાર્યક્રમ નક્કી કર્યો અને આમ રાક્ષસને (મનતે) થાડા પ્રમાણસર ભાગ મળવા લાગ્યા અને એમ કરતાં કરતાં ભીમસેન રૂપી શાંકત એક દિવસ સ'તસ'ગ, ગુર્સેવા, અને ભજન કરતા પ્રગય થઇ ગઇ. અને આમ ભી સેન રૂપી ખળવાન આઘ શકિત જાગ્રત થતા રાક્ષસના (મનના) નાશ થઇ ગયા. રાજા અને શહેર મુક્તિના આન'દ અનુભવવા લાગ્યા. જીવ શિવ ખની આનંદમાં વિહરવા લાગ્યા. જીવાતમા (રાજા) મુક્ત જ હતા પણ મનરૂપી ખક રાક્ષસના આવરણને લીધે ખદ્દ હતા. પણ આવરણ નાશ થતાં મુક્તિ અનુભવવા લાગ્યાે. આમ મન જ ખધા રાેગનું મૂળ છે. એની સામે પહવાથી એ ઉલડું વિકરે છે. માટે એને પ્રેમથી વશ કરવું. પ્રેમને રસ્તે એ જલ્દીથી વશ થઈ જાય છે. અને જયાં મન જીતાયું કે ળીજો કાઈ વિધિનિષેધ રહેતા નથી. ખક રાક્ષસ (મન) જીવતા CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi હતા ત્યાં સુધી રાજ એને ભાગ માકલવા પડતા. અને રાજા ( છવાત્મા ) ને બધા નિયમાનું પાલન કરવું પડતું હતું. માટે મનને છતવા શરુ-આતમાં નિયમાનું પાલન કરવું પડે છે. નિયમા રૂપી વાડ બાંધી લીધી હાય તા મનનું તાકાન ઓછું થાય છે. એટલા માટે જ શાસ્ત્રમાં ઋષિ-મુનિઓએ યત્ર, દાન, તીર્થ, ઉપવાસ વિગેરના નિયમા બનાવ્યા છે. જેથી ધીમે ધીમે મનને એ નિયમા પણ રહેતા નથી. કાંટા કાંટાને કાઢે અને પછી બન્ને કાંટા નકામા. કારણ કાંટા તે કાંટા જ. ઢા છું

—મુનિ તો વાત કરીને ચુપ થઈ ગયા. પણ રાજા તો નિર્વિક કલ્પ સમાધિમાં પડી ગયા હતા. મહાત્માના ઉપદેશથી રાજાને ગ્રાન થઈ ગયું.

...અને તેમાંથી ધ્યાન થયું-જ્ઞાન ધ્યાનમાં પરિણુમ્યું અને તેમાંથી જ્યારે ઉત્થાન થયું ત્યારે સ્કુરણા થઈ કે, " તું કોને મારે છે ? તું કોને કૃંસીએ ચઢાવે છે ? તું તો પરપારા જેવા છે. આ મહા-સાગરમાં કંઇ પરપારા જન્મે છે અને તરત જ તેમાં સમાઇ જાય છે. અને ત સીમા સુધી પથરાયેલી પૃથ્વીના પટ ઉપર તારા તા શું હિસાળ ? —આમ જયાં રાજા વિચારે છે ત્યાં તેની જ્ઞાન દૃષ્ટિ ખૂલી ગઈ. એટલે તેને વિરાટ દર્શન થઈ ગયું-પણ તે જ્ઞાનદૃષ્ટિથી. તેના રાગદ્વેષ ગુજરી ગયા. લાભ માહ મરી ગયા. એ જીવનમુકત થઇ ગયા. દેહનાં કાર્યા દેહ કરે. રાજા આ સમજી ગયા અને રાજા પ્રસન્ન થઈ ગયા. રાજાએ ત્યાર પછી અસંખ્ય વર્ષા સુધી જીવનમુકત પણે રાજ્ય ભાગવ્યું અને વિદેહી થઈ ગયા.

## શ્રી પરમાન દ પ્રકાશન મ'દિર.

પૂજ્ય શ્રી ચ'પકભાઈના ભક્તિપ્રેરક પ્રવચના અને વિચારાને પુસ્તક–આકારે પ્રગટ કરવાની યોજના હાથ ધરાય એ હેતુથી એક સ'સ્થા ઊભી કરવાના નિર્ણય કરવામાં આવ્યા છે.

- સ'સ્થાનું નામ: સદરહુ સંસ્થા "શ્રી પરમાન દ પ્રકાશન મંદિર" તરીકે એાળખાશે.
- ૨. ઉદ્દેશ:-જન સમુદાય તેમ જ ભક્તોના હૃદયમાં પ્રેમમય પ્રભુ માટેના અહૈતુક પ્રેમ જાગૃત કરવા માટે પ્રેમસ્વરૂપ શ્રી ચંપકભાઈના લખાણા, પ્રવચના તેમજ ભજનાના સંગ્રહ પ્રગટ કરવાના નમ્ર પ્રયાસ કરવા. આ યાજના પ્રમાણે અત્યાર સુધીમાં નીચેનાં પુસ્તકા ળહાર પડયાં છે:
  - (૧) પ્રેમયોગ. (૨) સ્થિતપ્રત્રદશ<sup>6</sup>ન. (૩) પરમાન દ પત્રા
  - (૪) પરમાન દ વાર્તાલાય ( આ પુસ્તક )
- 3. **સહ્ય પદઃ**-આ સંસ્થાના સબ્યપદ માટે ન્યાત, જાત કે વાડાના કાેકપણ ભેદ અ તરાય રૂપ ગણાશે નહિ.

નીચે પ્રમાણે સબ્યોની વર્ગણી કરવામાં આવી છે.

(૧) આશ્રયદાતા: એકી સાથે રા. ૧૦૦૧) અથવા એથી વધારે રકમ આપનાર સંસ્થાના આશ્રયદાતા ગણાશે. તેમને સંસ્થા દ્વારા પ્રગટ થતા દરેક પ્રકાશનની એક પ્રત

विना भूट्ये भेडिली आपवामां आवशे. CCO. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

- (૨) ઉપ-આશ્રયદાતા: એક સાથે રા. ૫૦૧ અથવા એથી વધારે રકમ આપનાર સંસ્થાના ઉપ-આશ્રયદાતા ગણાશે. તેમને સંસ્થા દ્વારા પ્રગટ થતા દરેક પ્રકાશનની એક પ્રત વિના મૃલ્યે માકલી આપવામાં આવશે.
- (૩) આજવન સભ્ય:-એકી સાથે રા. ૧૦૧) અથવા વધારે આપનાર સંસ્થાના આજવન સભ્ય ગણાશે. તેમને સંસ્થા દ્વારા પ્રગટ થતા દરેક પ્રકાશનની એક પ્રત વિના મૂલ્યે માકલી આપવામાં આવશે.
- (૪) સામાન્ય સહ્ય:-વાર્ષિક રા. ૧૧) કે વધારે આપનાર સંસ્થાના સામાન્ય સહ્ય ગણાશે. તેમને સંસ્થા દ્વારા તે વર્ષ દરમ્યાન પ્રગટ થતા દરેક પ્રકાશનની એક પ્રત માકલી આપવામાં આવશે.
- ૪. નાણાં ભ'ડાળઃ-સ'સ્થા નીચે પ્રમાણે નાણાં ઊભાં કરશે.
  - (૧) જનતામાંથી ભેટ- યક્ષિસદ્વારા
  - (२) सल्याना सवाजम दारा
  - (૩) કાઇપણ પ્રસ'ગે કાઇપણ વ્યક્તિની સ્મૃતિમાં શ્રીયુત ચ'પકભાઇના પ્રવચના કે લખાણા પ્રસિદ્ધ કરવા ઇચ્છનાર વ્યક્તિએ આપેલા નાણાંદ્વારા.

શ્રી પરમાન'દ પ્રકાશન મ'દિર ૭૬, શાન્તીનિકેતન, વીન્સેંટ રાેડ, માટુંગા, મુ'બઇ ૧૯

# શ્રી પરમાનંદ પ્રકાશન મંદિરના ત્રીજા પ્રકાશન " પરમાનંદ પત્રા " વિષે થાેડાં અભિપાયા

'ભાવસમાધિ ' નામે ં ઓળખાતા શ્રી ચ'મકભાઇના તથા શ્રી નારાયણ સ્વામીનાં સુંદર ચિત્રો જેયાં. 'ક્યોર્ત'ન ભક્તિ'ના સાધન-માર્ગવાળા માટે આ ઉપદેશ પત્રા સારા છે.

### —स्वाभी स्वयं क्याति तीथ<sup>९</sup>

આ પત્રા ઉચ્ચતમ દિવ્યજીવન માટે અભીપ્સા કરવામાં સહાયક થશે જ, તથા સાધનની બાબતમાં પણ માર્ગદર્શક થઈ પડશે.

—સ્વામી અદ્ભૈતાન દજ

" પરમાન દ પત્રા " જીત્તાસુઓને સારા બાધ આપે તેવું છે.

-- स्वाभी भाधवतीथ<sup>९</sup>

ભાષા સરળ અને અસરકારક છે, કારણુંક તેના સ્ત્રાત જાડાઈમાંથી આવે છે. માપી ન શકાય એવા એના વેગ છે અને એ વેગમાં વાચક-શ્રોતા ખેં ચાઈ જાય છે. મને હમેશાં લાગ્યું છે કે આ યુગ ભક્તિના છે. ઉપરથી અહું મામ્યની દુનિયા દેખાય છે, પહ્યુ એના પેટાળમાં કલ્શની પેઠે ભક્તિરસના પ્રવાહ વહી રહ્યો છે. એક્લા ભારતમાં જ નહિ, પણ સમસ્ત વિશ્વમાં! પ્રવાહ દેખાય છે દૂખળા પાતળા પણ, પણ સભર છે. શ્રી ચંપકભાઈ એવા પ્રવાહના અગ્રદૂત લે એવું ભાન આ પુસ્તકના વાચન પરથી થાય છે.

-શ્રી રમણલાલ સાની

> —પ્રા. જેઠાલાલ ગા. શાહ મહિલા વિદ્યાલય, પારખ'દર.

\* \* \*

પત્રા તેના લેખકના અ'તર'ગ વ્યક્તિત્વના તેમજ સંબાધ્ય વ્યક્તિઓને પ્રેમાગ્રહથી ભગવદ્દભક્તિ પ્રત્યે વાળવાના તેમના સત્પ્રયા-જનના બરાબર પરિચય કરાવી રહે છે. એના લેખકની સાથના સત્સંગના પ્રભાવે જેમની વૃત્તિ ઇશ્વરાભિમુખ થવા માંડી હશે તેમને આ પત્રા ઘણા પ્રાત્સાહક બનશે.

—પ્રા. અન'તરાય મ. રાવળ

લેખક પાતે એક ઉચ્ચ કક્ષાના ભાવિક પ્રેમી ભક્ત છે. જીવનમાં તેમને કાઈ અપૂર્વ આધ્યાત્મિક અનુભવ થયા છે તેની પ્રતીતિ વાચકને થયા વિના રહેતી નથી. ભજન—ભજનાન દ તેમાં જ પ્રાપ્ત થતી વિલક્ષણ ભાવસમાધિ—એ તેમના અનુભવ છે.....પત્રો રુપે હોવાથી તેમાં નિરુપણના ભાર નથી. બણે હદય હદયની સાથે સંવાદ સાધે છે. બધા બાહાઉપચાર છૂટી જાય છે. ભક્તિની — ભજનની અને અનુભવની મસ્તીના પડધા દેર દેર પડે છે. દર્શન દેર દેર દે

35

\*

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

થાય છે.....જેનું દર્શન અને અનુભૂતિ સાચાં હાય તેજ આવા ગ'ભીર વિચાર આટલી સરળતાથી રજૂ કરી શકે અને સામાના મમ° સુધી આ વસ્તુને પહોંચાડી શકે.

—પ્રા. રામચંધ ના. પંડચા

\*

સરળ ભાષામાં પરમાત'દ - પ્રાપ્તિ માટે સાચા માગે વળવાનું એમાં ઉદ્યોધન છે. પત્રલેખકની વાણીમાં અનુભવનાં બળ અને રહ્યુકાર છે.....પત્રા નિત્યપાઠ યાગ્ય છે.

— ત્રા. રમણલાલ હી. ગાંધી

\* \* \*

પુસ્તક ભક્ત હૃદયના નિમ'ળ ભાવાથી નીતરતું છે અને પ્રેરણાત્મક છે.....નારાયણના ભજનદેહને, અક્ષરદેહને આમ જીવ'ત રાખી રહ્યા છે, એ ખૂબ જ ધન્યવાદને પાત્ર છે.

> —नरवरसास हवे वहतसविद्यानगर

\*

નયું અમૃત જ છે.....એક એક પત્ર લાખ લાખ રૂપિયાના છે.

—ડૉ. અ'બાલાલ જોષી

પાદરા.

\* \* \*

શ્રી ચૈતન્ય મહાપ્રભુ તથા શ્રી રામકૃષ્ણુ પરમહ સ દેવનાં અહી અને આજે સાક્ષાત્ દર્શન! .....કાઈપણ પત્ર વાંચા .... ત્રાન યા ભક્તિરસથી લદયદ તથા ભક્તિભાવભીના અન્તઃકરણમાંથી પ્રેમ વહાવતી અમૃતવાણી.

— ચુનીલાલ હ. ગાંધી વેદાન્તભવન (નડિયાદ.)



Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

....ચમત્કારા લાવીને તો સંતનું મહત્વ ઘટાડા છા.... રામકૃષ્ણું અને રમણ મહિષિની કાઇ વાતામાં આવ્યું છે કદી કે કંકુ નીકળ્યુ છે કે પગલાં નીકળ્યાં છે! રામકૃષ્ણુ વારંવાર તેમના ભકતાને કહેતા કે જ્યાં જ્યાં આવા ચમત્કારા જુઓ ત્યાંથી ચાલ્યા જે .... મહાન પુરુષામાં કાઇ ચમત્કારા હોતા નથી, પણ ફાગિટયા તત્ત્વાને લીધે જ શાસ્ત્રામાં ઉમેરાઇ જાય છે. મહાન પુરુષા તા સિદ્ધિઓ અને ચમત્કારાથી નાસતા કરે છે......

-" પરમાન દ વાર્તાલાપ "



# શ્રી પરમાનંદ પ્રકાશન મંદિરના અન્ય પ્રકાશના

# પ્રેમયાગ

પન્નાલાલ ટેરેસ, ગ્રાંટ રાેડ, મુંબઇમાં શ્રીમદ્દ ભગવદ્દગીતા પરના આપેલા પ્રવચનામાંથી પંદરમા અધ્યાય ( પુરુષાત્તમ યાેગ ) નું શ્રી ચ'પકભાઇનું તા. ૨૯–૪–૫૬ નું પ્રવચન (સિલકમાં નથી )

# स्थितप्रज्ञहर्शन और लिलन ( हिंदीमां )

શ્રી ચ'પકભાઇના ગીતા અધ્યાય ખીજામાં "સ્થિતપ્રજ્ઞનાં લક્ષણા "પરના વિવરણનું હિંદીમાં અનુવાદ તેમજ તેમને સ્કુરેલા ત્રેપન ભજના તથા હ'મેશ થતાં સ'કીત'નમાં ગવાતાં અન્ય ભજનાના સ'શહ.

### \* \*\*

## परभानंह पत्री

શ્રી ગ્ર'પકભાઇએ તેમના પર પ્રેમ રાખતા પરિચિતાને સ્વાભાવિક રીતે પત્રાના પ્રત્યુત્તર રૂપે લખાયેલા પત્રાના સંગ્રહ. ( થાડી જ નકલા બાઇ છે )

#### \* \*

શ્રી ચ'પકભાઇએ આપેલા શ્રીમદ્દ ભગવદ્ગીતા પરના પ્રવચના કુમશ: અધ્યાય વાર હવે પછી પૃ. શ્રી નારાયણ જય'તી પ્રસ'ગે પ્રગટ થશે.